© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

VRAGEN-AVOND
5 april 1974
Goedenavond, vrienden.

Wij zijn niet alwetend of onfeilbaar, denkt dus zelf na. Het is heden de vijfde vrijdag in één
maand en dat betekent, dat het vanavond tijd is voor:

VRAGEN-AVOND

Ik zou graag meteen willen beginnen met de schriftelijk binnengekomen vragen.

Vraag: Wanneer een mens in coma verkeert, wat doet zijn geest dan in die tijd? Kan een

dergelijke mens nog stoffelijk ervaren, horen wat rond hem wordt gezegd, kan hij pijn

gevoelen, schrik of angst kennen? Wat is het doel van de coma voor de overgang?
Antwoord: U richt uin het bijzonder op coma voor de overgang. Dan kan worden gesteld:
Wanneer het lichaam niet meer zuiver functioneert, zal het zenuwstelsel evenals de zintuigen
een groot deel van de normale sighalen niet meer doorgeven. De pijngevoeligheid van het
lichaam neemt dus af bij een gelijktijdige deterioratie van waarneming. Visuele en/of auditieve
kontakten met de omgeving kunnen echter ook dan nog betrekkelijk lang blijven bestaan,
ofschoon reacties niet meer of nauwelijks mogelijk zullen zijn.

Wanneer een lichaam niet meer reageren kan, komt de daarin levende geest als vanzelf reeds
wat vrijer te staan tegenover de werelden van de geest. Zij heeft de mogelijkheid waar te nemen
op geestelijk en astraal terrein zonder de band met het lichaam daarbij te verliezen. Vele malen
zullen zo ontstane contacten met de andere werelden ook lichamelijke reacties ten gevolge
kunnen hebben. Het is een bekend verschijnsel dat mensen die voor het sterven in coma
verkeren nog een ogenblik een terugkeer van bewustzijn en reactie voor de dood vertonen. Zij
blijken dan echter in vele gevallen te reageren op omstandigheden of wezens, die door anderen
niet gezien worden. Bv. door een verheerlijkt en gelukkig kijken. In welk geval dus vreugde
ervaren wordt, waarvan men aan kan nemen dat zij reeds deels of geheel tijdens de toestand
van algehele coma werd ervaren.

In andere gevallen zien wij dergelijke mensen tot zichzelf komen en zelfs nog trachten te vlioeken
en verwensingen uit te spreken. Zij zijn kennelijk angstig. Wat betekent dat waarnemingen zijn
gedaan die zijzelf niet aanvaardbaar vinden. In dergelijke gevallen wordt vaak duidelijk dat angst
ervaren wordt en kan men aannemen dat reeds tijdens de toestand van coma deze angst
aanwezig was. Een kenbare uiting komt echter eerst voor, wanneer kort voor de dood de
beheersing van het lichaam enigszins toeneemt. Het is duidelijk dat dergelijke gevoelens en
waarnemingen dus ook gedaan kunnen worden door de patiént die niet meer uit zijn coma
ontwaakt.

Voldoende?

Reactie: U stelt, dat de geest bij coma een vrijer contact heeft met de geestenwereld. Ik

meen echter, dat ook mijn geest reeds nu contact heeft met de werelden van de geest.
Antwoord: Zij kan dit contact hebben, maar heeft toch niet een grote vrijheid die ervaringen met
de stof zodanig kan delen, dat ook deze de indrukken als werkelijkheid ervaart. Juist wanneer
de levensfuncties deels gestaakt zijn, of zeer minimaal zijn geworden, zullen lichamelijke
impulsen en indrukken niet meer domineren en zal ook lichamelijk veel meer van het geestelijk
ervaren worden opgenomen. Dus in grotere mate dan voor een normaal persoon in normale
toestand van leven het geval zal zijn.



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Vraag: Wat is het sirih spuwen? Wordt dit veroorzaakt door iemand uit de omgeving, door
geesten, door te werken met suggestie?
Antwoord: U grijpt hier in het bijzonder terug op een verschijnsel voorkomende in de Javaanse
magie. Deze magie werkt in de eerste plaats met verbindingen met krachten uit de natuur plus
in enkele gevallen bezielende geesten in de natuur, waardoor men inderdaad bepaalde
verschijnselen kan veroorzaken.

Zoals u weet, is de grote vijgenboom, de Waringin, in de meeste gevallen door een natuurgeest
bewoond, zodat men, mits men gevoelig is, onder en nabij dergelijke bomen ook zonder enige
magie soms bijzondere ervaringen zal opdoen. De oorzaak van het sirih spuwen is verbonden
met suggestie, die lang voor het optreden van het verschijnsel kan worden gegeven en op
afstand kan worden geactiveerd. Waar het verschijnsel optreedt zal degene die het ondergaat,
dus bewust of onbewust, in contact geweest moeten zijn met degene die het verschijnsel
oproept. Deze kan dan middels telepathische contacten de suggestie werkzaam doen worden.
Datgene wat als sirih spuwsel wordt waargenomen - soms ook door derden en zich als vuurrode
vlekken op en rond het lichaam manifesteert - bestaat niet uit gekauwde noot, maar meestal uit
rode klei, gemengd met vocht. Het verschijnsel zou dus in dezelfde klasse passen als het "stenen
gooien" of de "stenenregen", die eveneens door natuurgeesten mogelijk worden.

Het verschijnsel waarop u doelt, komt overigens de laatste jaren praktisch niet meer voor, maar
is toch in de jaren tussen 1800 en 1920 vele malen ervaren door blanken en halfblanken. Er is
dus altijd een mens de oorzaak van het verschijnsel. Dit is goena, maar degene die het
veroorzaakt, behoeft geen doekoen te zijn. Het kan evenzeer iemand zijn die door erfelijkheid
of lering over bepaalde natuurkrachten heeft leren heersen. Het is niet noodzakelijk dat zo
iemand zijn kunst voortdurend praktiseert.

Maar let wel: het verschijnsel sirih spuwen kan alleen na een contact van mens tot mens
veroorzaakt worden. Voor die contacten bestaan zelfs bepaalde regels. Je kunt het verschijnsel
dus niet veroorzaken door te werken met een stukje van de kleding, of haar, nagels e.d. van de
persoon, die men zo wil treffen. Er moet een persoonlijk contact zijn geweest. Een gesprek is
niet nodig. Het is dus mogelijk dat degene die de ban legt, gewoon een tijd voor de waranda zit
te staren, tot hij u gezien heeft en even uw aandacht heeft getrokken. Maar dat is dan wel het
minimale contact, dat voor het slagen van deze beinvloeding noodzakelijk is.

Vraag: Kunt u ons iets vertellen over dat, wat Poltergeist wordt genoemd?
Antwoord: Ik kan het proberen. Onder Poltergeist wordt over het algemeen verstaan een reeks
van telekinetische prestaties die onder bepaalde emotionele spanningen - meestal door pubers
worden veroorzaakt. Een Poltergeist is dus over het algemeen geen ingrijpen vanuit de geest,
maar berust merendeels op bewuste of onbewuste telekinese, uitgaande van onevenwichtige
personen. De meest werkzame onevenwichtigheid treedt het meest op bij jongeren tussen rond
10 en 15 jaren oud.

Met dezelfde naam duidt men wel reeksen van verschijnselen aan die echter eerder onder
spookverschijnselen gerangschikt zouden moeten worden. In deze gevallen blijkt dat de
omgeving geimpregneerd is met bepaalde denkbeelden, een bepaalde scéne, of zelfs bepaalde
emoties. Komt in die omgeving een persoon, die daarvoor gevoelig is, dan lijkt het of hij met
zijn eigen krachten alles wat in de omgeving latent aanwezig is, activeert en daarmee reeksen
van verschijnselen kan veroorzaken.

Dat geesten zelf zonder stoffelijke hulp voorwerpen doen zweven, vernielingen aanrichten enz.
komt maar zeer zelden voor. De reden daarvoor is de hoeveelheid energie uit eigen wezen te
putten die een geest nodig heeft om dergelijke verschijnselen te veroorzaken, wanneer niet
geput kan worden uit menselijke bronnen van levenskracht. Vergelijkend: om een bloem enkele
centimeters te verplaatsen, dient door de geest een prestatie geleverd te worden gelijk aan die
van een mens van gemiddeld gewicht en leeftijd, die 350 m. hardloopt.



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Het zal u duidelijk zijn dat een geest voor een dergelijk gebruik van krachten, dat bovendien
zelden doelmatig blijkt te zijn, niet veel voelt. Indien echter meer stoffelijke krachten in de
omgeving zijn, of kracht - wel ectoplasma genoemd - beschikbaar is of genomen kan worden,
kun je veel presteren. Je kunt met deze krachten, vooral met voldoende van dit ectoplasma, bv.
zwaartekrachtverhoudingen en bepaalde andere als natuurwet geldende toestanden tijdelijk
wijzigen. Als geest zonder dergelijke instrumenten kun je dit echter slecht zelden doen.

Vraag: Gebeurt zoiets bewust of onbewust?
Antwoord: Ook indien het verschijnsel alleen door mensen veroorzaakt wordt, geschiedt dit meer
onbewust dan bewust. Maar het is zeker denkbaar, dat ook bewust door een mens dergelijke
verschijnselen worden veroorzaakt.

Vraag: Wanneer een roos wordt gematerialiseerd, zoals bij bepaalde seances wel is

gebeurd, zijn daarvoor dan ook zoveel krachten nodig?
Antwoord: Wanneer je een roos wilt materialiseren, kost dit inderdaad veel kracht. Je zou een
roos mogelijk kunnen maken, maar dan is het een astrale verdichting die altijd enigszins vluchtig
blijft. Dit kan door een geest zonder meer gedaan worden, maar vereist veel energie, terwijl de
vorm weer teloorgaat, zodra men zich op het bestaan daarvan niet langer concentreert. Als je
een roos, die blijvend is wilt materialiseren, zul je die elders op aarde weg moeten halen, daar
dematerialiseren en later rematerialiseren. De nodige energie is dan voor een geest meestal te
groot, tenzij een mens bijdraagt aan de krachten die nodig zijn, of de geest in kwestie bij
meerdere mensen de nodige energieén heeft kunnen verzamelen.

Indien ik even uit mag wijden: U zult zich herinneren dat dergelijke materialisaties vooral veel
voorkwamen op z.g. donkerzittingen of kabinetszittingen. Bij dergelijke zittingen zal men, in
tegenstelling tot hetgeen hier gebruikelijk is, nogal wat rumoer willen maken, ten dele ook door
gezangen en het draaien van grammofoonplaten trillingen probeert te veroorzaken. Tijdens deze
bijeenkomsten zijn de mensen op bepaalde verschijnselen sterk geconcentreerd. De mensen zijn
hierdoor voor geesten aanspreekbaar geworden. Zonder dat zij zich daarvan bewust zijn, kan
dan een deel van hun krachten genomen worden en gebruikt worden voor het veroorzaken van
dergelijke verschijnselen. Onder deze omstandigheden kan een geest, die weinig respect heeft
voor de eigen krachten van een mens, dergelijke dingen dus wel gemakkelijker doen. Moet je
het als geest zelf en zonder hulp doen, dan is de taak moeilijk en zal het verschijnsel, ook al wil
je het veroorzaken als geest, maar zelden geheel voorkomen.

Ten laatste wil ik u herinneren aan een seance, waarop volgens belofte een materialisatie van
lelietjes der dalen of zoiets plaats vond. De aanwezigen waren inderdaad wel heel erg verbaasd,
toen de bloemen in redelijk aantal uit de hemel schenen te regenen. Maar de dozen, waar zij
uitkwamen, stonden nog in de gang. U kunt zich over het mechanisme van deze - goed betalende
- manifestatie verder een eigen oordeel vormen.

Vraag: Waar haalt een geest zijn energie vandaan?

Antwoord: Uit zijn eigen wereld. Maar die energie is niet gelijk aan de energieén die werkzaam
kunnen zijn in uw wereld en dienen dus getransformeerd te worden. Het eenvoudigste bewerkt
men dit middels de fijnstoffelijke werelden, die u, wel de astrale sfeer noemt. Daarin kun je
krachten leggen en banden, die je dan weer als astrale kracht werkzaam naar de aarde kunt
projecteren. Dit betekent echter een grote inspanning. In andere gevallen kun je krachten
"lenen" door je eigen krachten zo te moduleren dat daarmee stoffelijke levenskrachten tijdelijk
gericht en gebruikt kunnen worden. Deze laatste methode wordt bij het tot stand brengen van
verschijnselen tijdens seances nogal veel gebruikt.

Vraag: Volgens recente publicaties reageren planten niet alleen op onze gedachten en
emoties, maar vertonen zij ook bepaalde reacties bij muzieksoorten, waarbij rockmuziek
zelfs dodelijk blijkt te zijn. Kan men hieruit gevolgtrekkingen maken voor de mens en
deze dan als basis gebruiken voor een geluidstherapie?



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Antwoord: Indien er kasplantjes onder u zijn .... Algemeen kunnen wij stellen dat geluid vibratie
is, terwijl vibraties invloed kunnen uitoefenen op praktisch alle leven. Hoe groter de diversiteit
van cellen in een structuur, hoe moeilijker het zal zijn een klank te vinden die voor alle functies
gelijktijdig zal aanspreken.

Wat u stelt omtrent rockmuziek en planten is niet geheel juist: deze kan wel dodelijk werken op
planten, maar alleen indien er een voldoende volume is en bepaalde subsone trillingen, die bij
het effect van deze muziek vaak een zeer grote invloed hebben, mede tot uiting komen. Subsone
trillingen kunnen voor planten gevaarlijk zijn terwijl bepaalde supersone trillingen bij planten
eveneens veranderingen o.m. in groei en bloeigedrag kunnen veroorzaken.

Om een voorbeeld te geven: geluid van trommen gedurende langere tijd zal bij vele planten
groei verstorend werken, terwijl bv. fluitmuziek, waarin boventonen van supersone aard voor
kunnen komen, meestal groeibevorderend zal werken. Dus niet de soort muziek, maar de daarbij
geproduceerde reeksen van trillingen zijn bepalend. Gaat men hiervan uit, dan kan men verder
stellen: De mens kan in zijn emotioneel leven worden gestimuleerd door zowel subsone als
supersone trillingen. In beide gevallen zijn niet alleen gevoelservaringen, maar ook daardoor
evenwichten van interne afscheidingen en bepaalde lichamelijke reacties te veranderen. Juist
gehanteerd kan dit inderdaad bijdragen tot een versnelling van genezing. Geluidstherapie is dus
inderdaad denkbaar.

Bepaalde natuurgeluiden, mits voldoende versterkt, zoals bv. het geluid van vallend of ruisend
water, kunnen voor de mens verdovend werken. Zij schakelen kennelijk een deel van de normale
zenuwreacties uit of vertragen die. Andere geluiden, zoals bepaalde vogelgeluiden in grote
versterking, kunnen stimulerend werken en soms zelfs een roes veroorzaken. Hetzelfde geldt
verder ook voor ritmen, omdat bepaalde geluidsgolven daarin vaak de neiging hebben elkaar in
de registratie door het lichaam te verdringen en zo elkaars invloed te versterken. Ook hier kan
een roes worden veroorzaakt. Met in wezen diepe geluiden als bv. die van een trom, echter een
snelle opeenvolging, kan men bij vele toehoorders ook een werkelijkheidsvervreemding tot stand
brengen.

Vraag: Is de muziek van de slangenbezweerder supersoon?

Antwoord: Mogelijk wel, maar zij is in ieder geval in de eerste plaats een advertentie voor de
show die de man opvoert, door zijn slang te stimuleren met bewegingen. De slang reageert niet
op de muziek zelf, maar op de beweging die met lichaam en fluit worden gemaakt. Zij kan
bovendien gestimuleerd worden door de luchtstroom uit de fluit, die dan meestal een kalebasfluit
zal zijn, op de kop van het dier te richten. Hierdoor krijgt het de neiging zich op te richten en
een aanvalshouding aan te nemen. Door beweging die het dier dan zal volgen, kan de dansende
beweging van het bovenlichaam dan bereikt worden. Er hoort nog wel iets meer bij, maar
hiermee is de functie van de fluit toch wel omschreven.

Vraag: In de kringen van het godsdienstonderwijs zit men met de nu vaak alles

overheersende vraag van de jeugd: Waarom kan ik niet geloven buiten de kerk? Gaarne

enige richtlijnen.
Antwoord: Ik zou de jongeren dit zeggen: Geloof is ook gebaseerd op een zeker weten, bepaalde
denkbeelden. De kerk geeft je dit weten, de feiten en veronderstellingen. Zij is dus a.h.w. een
soort lesboek. Maar je geloof wordt eerst werkelijkheid, wanneer je met het geleerde en ervarene
zelf gaat werken. De kerk is a.h.w. een huis. Je kunt erin wonen, beschutting en zekerheid in
vinden. Wat natuurlijk niet betekent dat je niet naar buiten mag gaan, maar wel raadzaam maakt
er terug te keren wanneer rust, zekerheid, bescherming gewenst zijn.

Indien ik nog enkele opmerkingen mag maken die voor ouderen van belang kunnen zijn: Er is
een groot verschil tussen de kerkelijke leer en de leer van Jezus. De kerk, in de structuur zoals
zij nu bestaat, komt voort uit de neiging tot reglementeren en ook wel de neiging tot betuttelen,
zoals Saulus van Tarsus, later Paulus, reeds bezat.



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Deze Paulus heeft door zijn benadering een bepaalde wijze van denken en leven bij bepaalde
christenen mogelijk gemaakt, die voerde tot gemeenschappen als die van de monniken, die
onder Julianus in Byzantium een grote macht gingen bekleden en zeker niet vreemd waren aan
zelfverheerlijking. Deze groepen en hun opvattingen kregen ook steeds meer invloed in het tot
dan in zijn opvattingen veel vrijere Rome, dat eerst hierdoor een werkelijk kerkelijke structuur
kreeg. Het christendom is echter zelfs dan voor de gelovige geen structuur, maar een innerlijk
ervaren. De kerk leeft in de mens, de bijeenkomst als zodanig is geen kerkelijke noodzaak, riten
zijn zeer beperkt. Wel bestaat de Agape of liefdemaaltijd, die voor de christenen van die dagen
motiverend lijkt te zijn voor hun gevoelens van naastenliefde en erkende gelijkwaardigheid van
allen. Wij weten ook op grond van historische gegevens dat er in die dagen vele verschillende
benaderingen tot en predikingen van het christendom bestaan. Er is zelfs een grote controverse
tussen de Afrikaanse kerkvaders en de kerkelijke leiders in het zuiden van Europa. Bij het
Concilium van Nicea worden de Afrikaanse denkers uitgeschakeld, wat aanleiding wordt tot o.m.
het ontstaan van de koptische kerk en de eerste schisma’s in het christendom.

Dit is een kleine schets van hetgeen er gebeurd is: Men heeft van een innerlijk geloof een
uiterlijke machtsstructuur gemaakt. Op het ogenblik dat het Vaticaan het middelpunt wordt van
een kerkelijke staat, beheersen staatkunde en intriges het kerkelijke denken - zoals nu nog. De
reformatie probeert hier wel iets tegen te doen. Maar reformaties die niet door grotere belangen
in een gemeenschap gesteund worden, brengen het niet zo erg ver, kijk naar Huss en Zwingli.
Hervormers als Luther en Calvijn worden gesteund door machtigen die vroom spreken, maar
vooral de rijke kerkbezittingen in handen wensen te krijgen. Hun leer wordt daardoor eveneens
een basis voor een machtsstructuur, die door het ontkennen van een kerkelijk recht in de
maatschappij o.m. het recht tot plundering en in beslagname van kerken en kerkgoederen
aanvaardbaar maakt.

De eenvoudige gelovigen binden zich in alle kerken en sekten nog steeds aan het woord, of dit
nu het woord van de priesters is - katholiek - dan wel het geschreven woord van
Bijbelvertalingen, zoals de reformatorische. Het geloven van de mensen blijkt in beide groepen
nogal vrij te zijn. Het gaat kennelijk vooral om uiterlijkheden. Het gaat er niet zozeer om wat je
gelooft, dan wel om datgene wat je belijdt te geloven. Dit geldt tot op deze dag. Ook nu stelt
men niet dat een mens moet leven volgens datgene wat hij werkelijk gelooft, maar stelt dat hij
kan volstaan met te geloven wat zijn kerk hem zegt te geloven en zich te gedragen zoals de
kerkgemeenschap dit aanvaardbaar acht. Wie zegt te geloven, wat de kerk hem zegt te geloven,
geldt nog steeds als een ware gelovige, ook al gelooft hij innerlijk niets van alles wat de kerk
hem zegt te geloven.

Waarmee uw vraag volgens mij beantwoord is: Het christelijke geloof is nu eenmaal over-
geleverd middels de kerken. Buiten de kerken bestaat er weinig gedegen materiaal. Wij
behoeven niet alles wat theologen beweren als waar aan te nemen. Maar je hebt een basiskennis,
basisgedachten nodig, om te weten wat je kunt geloven. Daarvoor heb je de kerken nodig.

Vraag: Wat is de leer van Jezus op aarde dan in verband met de kerk?

Antwoord: Deze leer is er een, die in de praktijk door de kerken kennelijk niet wordt nagevolgd:
Jezus zegt - antwoordende op de vraag van de rijke jongeling - dat eenieder die Hem wil volgen,
zijn bezit dient achter te laten. Jezus zegt - sprekende tot zijn leerlingen, wanneer hij dezen
uitzendt - dat je geen overbodig bezit mee moet nemen, zelfs geen tweede paar sandalen voor
onderweg. Jezus zegt dat je de mens vrij moet laten, gezien zijn bij dezelfde gelegenheid
gesproken "indien men u in het eerste huis niet aanhoort, ga verder naar het tweede en indien
men u in deze stad niet aanhoort, ga verder naar de volgende stad?" Wat heel iets anders is dan
het vaak in kerken gehoorde "dwingt ze om in te gaan." Jezus leert, dat je gevangenen moet
bevrijden. Christenen doen vaak het omgekeerde: zij hebben ketters en tegenstanders met ware
wellust en grote consequentie gevangengezet? Jezus leert dat men de lijdenden moet helpen,
de bedrukten moet troosten. Waarmee hij zeker niet bedoelt dat je hem moet vertroosten met
een hemel, zodat je je de moeite verder kunt besparen aan hun nood en lijden op de wereld iets
te doen.



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Jezus zegt zijn volgelingen, dat zij moeten leven voor anderen, maar niet dat zij daardoor ook
recht hebben op betaling of gezag. Hij spreekt niet over macht, maar over nederigheid. Hij
spreekt niet in de eerste plaats over wetenschap, maar over een wijze van leven, waardoor je
tot een innerlijk beleven kunt komen, dat volgens Jezus het koninkrijk Gods is; dat in u is en
niet ergens anders, ook niet in een kerk of ver gelegen hemel.

Indien wij nagaan wat in de praktijk door kerken wordt geleerd en gedaan; zo meen ik te mogen
constateren dat met de leefwijze die Jezus de mensen voorhoudt als zijnde de weg, die Hij ook
zelf is, een groot verschil bestaat. Wanneer je beseft hoe vele kerken van hun gelovigen alles
wel goed willen keuren, zolang zij maar vroom doen en voldoende in het kerkezakje brengen,
bestaat er voor mij tussen Jezus' leer en de kerken wel een heel groot verschil. Neem mij mijn
eerlijke mening maar niet kwalijk.

Vraag: Maar Jezus heeft wel gezegd, dat er een hemel is, die niet van deze aarde is.
Antwoord: Jezus heeft gezegd: Mijn rijk is niet van deze aarde. Het gaat hier om de vraag of hij
de nieuwe koning is. In enkele apocriefen kunt u dit uitvoeriger terugvinden dan in de evangelién
zelf. De mensen meenden immers dat Jezus als de Messias de heerschappij op aarde zou
overnemen en zijn volk tot vrijheid en glorie zou voeren. Een poging Jezus hiertoe te dwingen,
is de basis van het verraad van Judas overigens. Jezus antwoordde de mensen door te zeggen:
Mijn rijk is niet van deze wereld. Daarnaast spreekt hij over het Rijk Gods en het koninkrijk der
hemelen.

Bij de door u bedoelde verklaring onttrok Jezus zich echter aan gezag en gezagsverhoudingen,
zoals dezen op aarde bestaan. Hij stelde daar tegenover een innerlijke gezagsverhouding tussen
de mens en de God, die hij innerlijk erkent, en die dan als wet staat boven al wat mensen je als
noodzakelijk of verboden voorhouden - of zij nu hogepriester zijn van een tempel, dan wel
Romeinse heersers over het land, waarin je leeft.

Vraag: Wanneer men met vreugde constateert, dat een kwaal kennelijk overwonnen is,
gezien het lange uitblijven van de symptomen, treden deze de volgende dagen prompt
weer op. Ook van een genezer hoorde ik, dat dit bij zijn patiénten vaak voorkwam. Welk
mechanisme zit hierachter?
Antwoord: Het gaat in deze gevallen om kwalen en symptomen die tenminste voor een groot
deel een psychische oorzaak hebben. Op het ogenblik dat ik stel de kwaal niet meer te hebben,
realiseer ik mij weer de symptomen en vrees ik dat zij nog in mij aanwezig zijn. Hierdoor is het
besef gericht op verschijnselen, waaraan men de laatste tijd voorbij is gegaan. Men heeft nu
echter weer aandacht voor op zich niet zo ernstige verschijnselen, stelt, mede door een gevoel
van teleurstelling, zich dezen erger voor dan zij zijn en lijdt daardoor erger aan de kwaal.

Vraag: De vreugde zou dus de kwaal weer veroorzaken?

Antwoord: Dit is niet juist geformuleerd. Door de vreugde wordt de nadruk weer gelegd op het
negatieve dat dan de aandacht in toenemende mate krijgt, waardoor de kwaal, het negatieve
dus, weer actief wordt. Dit gebeurt op vele gebieden van de menselijke samenleving. Neem bv.
de politiek: Zodra de mensen beginnen te stellen dat een bepaalde zaak toch wel positief zich
ontwikkelt en de nadelen opsommen, gaat de zaak langzaam maar zeker naar de kelder, omdat
de nadelen steeds meer nadruk krijgen. Mogelijk wordt het door dit voorbeeld duidelijker. Het
gaat immers niet om alle kwalen, maar om een kwaal die mede of voornamelijk een psychische
oorsprong heeft, zodat deze intenser op kan treden, zodra haar bestaan weer wordt beseft.

Vraag: Wilt u iets zeggen over het troosten? Te vaak ervaart men met de wil ook de
onmacht daartoe.
Antwoord: Troosten betekent voor vele mensen voornamelijk een zeggen dat het toch zo erg
niet is. Dat kun je gemakkelijk zeggen, wanneer je er zelf geen deel aan hebt. Troosten is eerder:
de ander doen voelen dat - hoe de toestand ook moge zijn - er iemand is die bereid is daaraan
iets te doen, wanneer dit mogelijk is. Troosten is voornamelijk aanwezigheid, zeker niet een
reeks van zalvende woorden zonder meer.



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Om het eenvoudig te stellen: Wanneer je juist een kind, echtgenoot of echtgenote verloren hebt
en iemand komt om je te troosten, wijzende op de hemel, waar zij nu toch wel zullen zijn, zo
denk je: Goed, maar ik ben verlaten. Of: maar ik lig nu alleen in bed. Men aanvaardt de woorden
wel, maar met je werkelijke probleem heeft zoiets maar zijdelings te maken. Kun je een mens
in dergelijke omstandigheden echter doen voelen dat hij of zij niet alleen staat, ofschoon hij zijn
leed zelf zal moeten verwerken, zo is dit een werkelijke troost.

Troosten is volgens mij: een mens laten weten, dat hij niet geheel alleen staat, terwijl zijn
problemen, die hij zelf niet aan kan, ook door een ander worden beseft, iemand die zo mogelijk
zal proberen dezen met hem op te lossen. Meer is niet nodig. De beste troost, die je een mens
vaak kunt geven, is ook vaak: hem laten vertellen hoe hij zich voelt, wat hem dwars zit. Want
dan komt het naar buiten en vindt zo iemand weer de vrijheid om ook aan andere zaken te
denken.

Vraag: Iemand uit uw wereld heeft doorgegeven, dat er in de laatste 10 jaren van deze

eeuw een bijzonder grote verschuiving van de aardas plaats zal vinden met alle gevolgen

van dien. Wat is uw mening daarover?
Antwoord: Dat iemand een zeer vage mogelijkheid als zekerheid heeft gesteld, terwijl wij op
grond van ons kosmisch onderzoek en onze kennis van de situatie op de aarde een dergelijke
abrupte en grote verplaatsing van de aardas met desastreuze gevolgen voor de gehele mensheid
niet kunnen voorzien, maar van mening zijn dat de weinige tekenen niet duiden op een grote
verschuiving van de aardas. Een kleine verschuiving van de aardas is denkbaar, maar zou weinig
grote rampen veroorzaken en alleen voor het klimaat bepaalde gevolgen hebben. Een van de
gevolgen zou een lichte wijziging van de aardrotatie kunnen inhouden, zodat in plaats van de
nu voorkomende versnelling van iets meer dan een seconde per jaar een vertraging op zal
treden, welke tot rond 3 seconden per jaar kan gaan bedragen. Uit de getallen blijkt reeds dat
de veranderingen die als gevolg daarvan op kunnen treden, niet zo bijzonder groot zullen zijn.

Vraag: Men zegt, dat de aarde nu 0,001 seconde per dag sneller draait. Hoe komt dit?
Antwoord: Dit is het gevolg van een lichte verandering die in het zonnestelsel en het evenwicht
daarin is ontstaan. Hiervoor mag u Kohoutek aansprakelijk stellen. Hierdoor ontstonden zeer
geringe baanafwijkingen binnen het planetenstelsel plus variaties in straling. De energie-
verhoudingen waarin de aarde zich beweegt, zijn gewijzigd hierdoor en de aarde zal zich daaraan
aan moeten passen. Een verandering van de aardasstand betekent een verhoging van het
energieverbruik door de aarde, wat weer een toenemen van de interne warmte van de aarde
ten gevolge heeft.

Vraag: Wanneer wij spreken van een persoonlijke God, moeten wij aan deze relativiering

dan de conclusie verbinden, dat elke gelovige het onkenbare op een eigen wijze beleeft?
Antwoord: Dat is een aardige omschrijving. Het Alomvattende is voor een mens en trouwens
ook voor het merendeel van de geesten niet vatbaar of denkbaar. De mens heeft de neiging
krachten die hij niet kent, te personifiéren. Zo ook met zijn God. Maar de persoonlijkheid
waaronder hij zich die God voorstelt, is dan weer een beeld waarin zijn eigen wensen,
onzekerheden plus hetgeen hij als de werking van God t.a.v. zichzelf ervaart, een rol spelen. Zo
maakt de mens zich een beeld van God, dat zeer zeker de werkelijkheid niet weergeeft of
benadert, maar voor de mens een kenbare sleutel is, waardoor het onkenbare, waarin de
werkelijkheid van de oerkracht verborgen blijft voor zijn besef, toch kan betreden.

Vraag: Werkt Uri Geller met occulte krachten? Zou u iets over dit fenomeen willen

zeggen?
Antwoord: Het is natuurlijk niet eerlijk alle trucs van een goochelaar te verraden. Ik wil u echter
een kleine tip geven in verband met het verbuigen van lepels - of vorken indien u dit prefereert:
Indien u dezen voortdurend licht beweegt en wel zo, dat steeds enige druk in wisselende
richtingen ontstaat op het dunne gedeelte tussen steel en schaal, ontstaat een vermoeidheid,
een verzwakking op deze plaats van het metaal. U behoeft er dan alleen voor te zorgen dat de
gekozen lepel door deze voorbereide wordt vervangen. Laat deze dan op de bekende wijze bij

7



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

de schaal vasthouden door een ander. Wanneer u dan al strelende een lichte druk blijft
uitoefenen, zal de verzwakking in een buiging resulteren die, door de vermoeidheid van het
metaal, zich zelfs nog voort kan zetten enige tijd nadat de druk is weggenomen.

Wat de uurwerken betreft: uurwerken die ontsteld, ontregeld zijn, kun je over het algemeen nog
wel aan het lopen brengen door een lichte druk of schok. Dat gaat niet meer wanneer bv. de
onrust beschadigd is, de veer is gebroken, of een rad vastgelopen is door beschadiging daarvan.
De truc kan hier liggen in de wijze waarop het wordt neergelegd. M.a.w.: veel van de getoonde
verschijnselen is getrukeerd.

Toch maakt Geller gebruik van occulte krachten: Door de suggestie, uitgaande van zijn optreden,
zal hij bij zeer vele mensen die hem gadeslaan, een gerichte uitstraling van hun eigen energie
veroorzaken, bv. gericht op een uurwerk dat moet gaan lopen of iets dergelijks. De mensen
veroorzaken dan dus door hun eigen krachten die zij niet beseffen, het verschijnsel van het
uurwerk, dat weer gaat lopen. Het is dus niet Geller, die dit tot stand brengt. Maar door zijn
suggestie activeert hij occulte krachten in de mensen.

Vraag: Wordt met occulte krachten bedoeld, dat dit krachten zijn die gegeven worden
door intelligenties?
Antwoord: Dat wordt daarmee niet bedoeld. Het woord occult betekent duister, verborgen,
onbekend. Wanneer wij dus in dit verband spreken over occulte krachten, zo spreken wij over
onbekende krachten. Overigens: ik kan mij niet voorstellen dat iemand vanuit de geest bereid
zou zijn met het doel een ander een behoorlijk honorarium te laten verdienen, al zijn krachten
uit te zenden om overal horloges te gaan maken.

Vraag: Iemand die sterk is, kan daarmee nog niet een boom, stammetje of blok hout
doorslaan, maar een karate expert die zich concentreert, kan dit wel. Heeft dit met
geestkracht te maken of met techniek?
Antwoord: Het is een techniek. Bij karate kunnen wij door de concentratie en de scherpe
ontlading van alle energie in een ogenblik - vandaar ook de kreet die bij dergelijke prestaties
behoort - een grote versnelling bereiken. De energie van de massa - i.c. de hand - wordt door
de snelheid van de beweging aanmerkelijk groter.

Hierdoor is het mogelijk dat ook zonder een doorslaan met de hand een zo grote energie op een
betrekkelijk klein vlak over te dragen, dat hout splintert en breekt. De hand wordt niet
beschadigd omdat men niet doorslaat, maar de hand terug laat veren. Men draagt zo wel de
kracht van de beweging over, maar daar het ogenblik van die overdracht zo kort is, dat de
weefsels daarop niet onmiddellijk reageren, zal er geen schade optreden, ofschoon de kanten
van de hand wel gevoelig kan worden.

Wil men nog meer bereiken zonder schade dan zal men, zoals de echte karate experts, de kant
van de hand harden door het slaan op bv. een zakje met rijst, tot een verhoorning van de huid
optreedt. Daarna kan men zonder pijn of schade nog grotere krachten overdragen.

Vraag: Is het zo, dat sommige mensen het vermogen hebben de levensenergie van een

ander, met wie zij op een bed slapen, op te slurpen, zodat deze zich na het ontwaken

uitgeput gevoelt. Is dit een vorm van vampirisme?
Antwoord: U stelt de vraag wat eigenaardig. Het ligt er maar aan hoe je samen in dit bed rust.
Het is ook op volkomen natuurlijke wijze mogelijk je energie te verliezen. Om het eenvoudig te
stellen: Wanneer een grote ongelijkmatigheid van uitstraling bestaat tussen twee personen,
terwijl een van hen een energietekort heeft, terwijl de ander een energie overvloed heeft, is het
inderdaad mogelijk dat een deel van de energie van de sterkere naar de zwakkere afvloeit, zodat
de ander zich dan minder vitaal zal gaan voelen. Dit heeft echter niets te maken met samen op
een bed rusten. Het is zelfs mogelijk iemand op deze wijze bewust of onbewust aan te tappen,
wanneer je enige tijd in diens nabijheid vertoeft, waarbij de afstand tussen beiden de 3 a 4
meter niet te boven gaat.



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

U ziet, dat de mogelijkheid bestaat. Men zou dit mogelijk energievampirisme kunnen noemen
indien het door de persoon die de energie aan anderen onttrekt, bewust wordt gedaan, terwijl
de ander niet de mogelijkheid zou hebben deze aftapping van zijn krachten te weigeren.

Indien beiden onwetend zijn, kun je het volgens mij als een natuurverschijnsel beschouwen: het
is eenvoudig een zich egaliseren van verschillende potentialen t.a.v. elkaar. Is kennis aanwezig,
dan kan eenieder die zich van de aftapping bewust wordt zich hiertegen afschermen, dit alleen
reeds door het sterk gevormde denkbeeld: Ik ben nu afgeschermd. U behoeft dus geen riten te
volbrengen, of magische cirkels te gaan trekken, ofschoon dit soms helpt door de suggestie die
van dergelijke handelingen uitgaat.

Aftappen van uw krachten is dan niet meer mogelijk. Wat mij doet aarzelen in te stemmen met
de aanduiding vampirisme, daar volgens de legenden die zo kunstzinnig voor de Heer Bram
Stoker werden vertolkt, de vampier in staat is een mens te overrompelen, te hypnotiseren en
zelfs een begeerte naar de bloedontname in te boezemen. Daarvan is volgens mij geen sprake,
daarom acht ik vampirisme voor dit proces geen juiste omschrijving. Ik ontken de mogelijkheid
niet, maar stel wel dat eenieder die zich van krachtonttrekking bewust is, zich daarvoor af kan
sluiten, zodat eigen nalatigheid of onoplettendheid hier als voornaamste reden voor een dergelijk
verliezen van energie moet worden beschouwd.

Vraag: Bij Jezus horen wij van een vrouw die vloeide. Zij wilde Hem aanraken om zo te
genezen. Hij vroeg daarop: wie heeft mij aangeraakt?
Antwoord: Wat met het voorgaande niets te maken heeft. Indien ik consequent wilde blijven,
zou ik uw vraag dus niet meer moeten beantwoorden. Ik zal dit wel doen, maar dan is het ook
werkelijk de laatste vraag, die ik voor u behandelen zal.

Wanneer iemand zelf een grote kracht bezit en deze uitstraalt, een soort charisma, dan zal een
aantappen daarvan ook gevoeld worden. Volgens legenden en enkele geschriften die
waarschijnlijk rond het jaar 70 ontstaan zijn, werkte het beroerd worden door de schaduw van
Jezus zelfs genezend en kon zijn nabijheid alleen reeds een verandering bij gelovigen
veroorzaken. Maar Jezus werd hierdoor wel moe. Overdracht van kracht is hierbij dus zeer
waarschijnlijk, terwijl verschillende van Jezus reacties zowel in de evangelién als in andere
geschriften erop wijzen dat hij dergelijke beroeringen wel voelde, maar daarop niet reageerde.

Een vrouw die vloeide, was echter bij de joden onrein. Het begrip onrein speelde in Jezus' tijd
een heel grote rol. Ook Hijzelf, dit mogen wij niet vergeten, was een jood en was religieus
opgevoed met alle wetten, regels en taboes daarvan. Hij zal dus, aanvoelende wat haar kwaal
was, dit begrip onrein in zich gevoeld hebben en daarop gereageerd hebben om zo voor zich een
evenwicht in zichzelf te kunnen hervinden.

Welk antwoord hopelijk voldoende is, daar het het laatste is dat ik u als mijn bijdrage aan de
avond zal geven. Zie het niet als gebrek aan hoffelijkheid dat ik mij aan verdere discussie
onttrek. Maar voor mij wordt het tijd mij te wijden aan andere bezigheden. En ook voor u,
althans voor bepaalde delen van uw lichaam, zal het mogelijk niet onaangenaam zijn eens van
houding te kunnen veranderen.

Ik dank u dan ook zeer voor de mij verleende aandacht en wens u allen een Goedenavond.

Goedenavond, vrienden.

Wij gaan verder waar de vorige spreker is opgehouden, wat betekent dat ik allereerst wil trachten
op de nog aanwezige schriftelijke vragen in te gaan.

Vraag: Is het kruis dat door veel mensen als heilige relikwie vereerd wordt, werkelijk een
heilig symbool, of was het een dodelijk wapen?

9



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Antwoord: Een moeilijke vraag. Het kruis is lange tijd een teken van macht geweest, voor het
als ritueel offermiddel en later als executiemiddel werd gebruikt. Het kruis komt reeds ver in het
verleden voor. De kruisstaf vinden wij dan ook vaak als machtssymbool voor bepaalde priesters
en profeten. Het kruis heeft ook magische betekenis, zie 0.m. het oprichten van de koperen
slang aan het kruis door Mozes - wat een in Egypte gekende magische wijze van genezing tot
stand brengen was.

In de Seth-verering zowel als de Ammon verering treffen wij het kruis als symbool van macht
aan, terwijl ook in het oude India het kruis als symbool reeds ver voor de christelijke tijden
voorkomt, o.m. als aanduiding van wat men de werkelijke kracht of de werkelijke wereld
noemde. Hier zowel als in een uitspraak binnen het christendom wordt het kruis gehanteerd als
weergave van 4 afmetingen, dus vier dimensies - één meer dan de mens kent.

Het kruis is volgens mij dus een heilig symbool geweest voor het tot martelwerktuig werd.
Waarbij men dan weer onderscheid moet maken tussen het z.g. T-kruis, dat u niet mag
verwarren met het Tau-kruis, dat gebruikt werd voor z.g. kleinere misdadigers, terwijl het
algemeen bekende kruis werd gebruikt voor voorname misdadigers die een bepaalde rang
hadden en bij wie men naam en oordeel aan het kruis placht te hechten. Dan kennen wij nog
het diagonaal kruis, dat in Rome voor martelingen werd gebruikt en een bijzonder gevreesd
martelwerktuig was. Daar de christenen echter stellen: Door zijn kruisdood heeft Jezus ons
verlost, is het ook een symbool van de verlossing. Het oude machtssymbool en martelwerktuig
dus voor vele tot een heilig teken van verlost zijn geworden. Maar is niet alles de mens heilig,
wanneer hij zijn God daarin ziet. Ik meen dat in alle dingen God is, maar dat de tekens en zaken
die wij in het bijzonder beschouwen als teken van God of uiting van God, ons heilig zijn.

Vraag: Meent u dan dat, gezien de mensen die in de oorlog doodgeschoten zijn als

martelaren, de revolver over 2000 jaren ook een heilig symbool zal zijn?
Antwoord: Die mogelijkheid zou zeker bestaan, indien de mens met de dood van deze
slachtoffers een bijzondere goddelijke ingreep zou verbinden. Waarschijnlijk acht ik dit niet.
Wanneer een wapen uit uw dagen later vereerd zal worden door de mensen zal het volgens mij
eerder de atoombom zijn. De revolver was echter en is nog steeds een gebruiksvoorwerp.
Jammer genoeg. Dergelijke wapens zullen ongetwijfeld ook nog lang in gebruik blijven en
mysterién zullen daarmee wel niet geassocieerd worden - wat voorwaarde is voor het tot heilig
symbool worden van dit wapen.

Uw vergelijking is dan ook volgens mij onjuist. Mag ik u erop wijzen dat men op het graf van
een soldaat soms een helm, vaak een kruis plant, maar nooit wapens? Deze kruizen ziet men
als heilige symbolen, ofschoon zij mede een bewijs zijn dat deze wereld die om Christus het
kruis heilig noemt, allesbehalve christelijk is.

Vraag: Kan het kruis als symbool ook niet te maken hebben met de verbinding tussen

aarde en hemel?
Antwoord: Erg mooi. Er bestaan heel wat symbolen, waarvan men hetzelfde zou kunnen zeggen.
Wij kunnen daarbij uitgaan van de piramiden, de zespuntige ster en vele andere tekens.
Wanneer u het kruis als symbool voor de genoemde verbinding wilt gebruiken, mag u. Maar
wanneer u wilt, lieve mensen, kunt u van een telefoonboek ook een betekenisvol symbool gaan
maken. Zoals u zelfs personen bv. den Uyl als een symbool kunt gebruiken en in hem en zijn
daden allerhande dingen kunt inlezen, of die er nu zijn of niet.

Een symbool is een uitdrukking die wij hanteren om een reeks niet gemakkelijk uit te drukken
gegevens, gedachten of filosofieén weer te geven in een enkel teken, zodat wij met dit teken
alleen ons gehele besef kunnen overdragen en door het beschouwen van dit teken in staat zijn
ons besefte op eenvoudige wijze weer voor ogen te stellen. Denk nu maar eens aan de christenen
van vroeger. De vis of de twee visjes die zij plachten te tekenen op de muren, duidden niet
alleen Christus aan - ichthus - maar dienden bovendien om kenbaar te maken dat hier christenen
waren.

10



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Hun aantal, de wijze waarop zij voorkwamen en de richting waarin de bek stond, maakte
bovendien duidelijk, waar men de christenen zou kunnen vinden, of waar de eredienst gehouden
zou worden. U kunt stellen dat deze vis een heilig symbool was. Maar zij was zeer zeker voor
bepaalde mensen ook een taal, een overdragen van een boodschap. Het heilige stamt uit de
waardering die de mens hadden voor dit teken en wat er aan begrippen en geloof achter
schuilging.

U herinnert zich dit mogelijk niet meer, maar vroeger hadden de bedelaars en zigeuners, het
weg-volk, een code. En wanneer er aan het hek of de muur, laag en onopvallend een paar
kruisjes plus een huisje getekend stond, kon je er zeker van zijn dat iedere zwerver die honger
had bij jou een boterham kwam halen. Voor iemand die de symbolen kon lezen, stond daar n.l.:
hier woont iemand die gul is en wat bang. Treed iets dreigend op en je krijgt van alles. Die
tekens waren symbolen, maar niet heilig. Het heilige ligt in de betekenis die wij aan een symbool
hechten, maar op zich dient het symbool alleen maar om met weinig moeite zeer veel mee te
delen, eventueel zonder dat niet ingewijden het kunnen begrijpen.

Vraag: Letters en woorden zijn toch ook symbolen, maar geen geheimschrift.

Antwoord: Theoretisch waar. Maar letters geven klanken weer en worden in deze tijd niet meer
als symbolen beschouwd. Woorden kunnen een symbool zijn van iets, mits er een inhoud door
wordt aangeduid die groter is dan uit het woord zelf zonder meer afleesbaar is - dus extra
betekenis. Ik geef overigens graag toe dat in het verleden letters symbolen waren. Wij noemen
dit soort schrift dan ook wel symboolschrift, daar het een voor ingewijden kenbare verkorting
was van het gestileerde hiérogliefenschrift, dat op zich weer een afleiding was van het
beeldschrift - dat wij veel later nog bij de indianen aantreffen als het z.g. wampumeschrift, dat
een soort rebus lijkt. Letters zijn klankbetekenis hebbende tekens, die voort zijn gekomen uit
een beeldschrift en een symbolenschrift.

(verkort)

Vraag: Wanneer de ziel naar hogere sferen gaat, is het dan waar dat de ziel zich in
bepaalde hoge sferen van de geest los kan maken en alleen als ziel verder kan gaan, tot
hij, aangekomen in die bepaalde sfeer, weer opnieuw terug moet naar de aarde voor een
nieuwe incarnatie?
Antwoord: Lastig, want er bestaan heel wat verschillende formuleringen voor de begrippen geest
en ziel. Wij gebruiken de volgende: Geest is het bewustzijn dat zich vormt rond de ziel, de ziel
is goddelijke kracht, welke in alle verschijnselen zich openbaart. De geest is dus het bewustzijn,
waardoor een deel van de goddelijke kracht tot een ik-besef komt.

Uitgaande van de gegeven formuleringen is het antwoord: neen. Er ontstaat geen scheiding
tussen geest en ziel. Wel ontstaat een beleving van het geheel, waarbij het ik zich niet langer
als begrensd en tegenover het andere staande ervaart. Er ontstaat een versmelting van geest
plus ziel met het totaal van het bestaande. Het ego treedt dan verder op als een harmonische
functie van alle leven. Van reincarnatie is dan geen sprake meer. Reincarnatie zal alleen plaats
vinden wanneer deze eenwording niet bereikt wordt, maar dan is er ook geen scheiding van
geest en ziel, omdat de ziel haar bewustzijn niet verliest, maar slechts onbewust blijft van de
hogere harmonieén die rond haar bestaan. Wat dat betreft: een z.g. hogere sfeer betekent
slechts een besefstoestand, waarin je zoveel meer kunt overzien en omvatten, dat je daardoor
tot een andere interpretatie van bestaan komt, dat er alleen door het aanvaarden van
beperkingen nog contact mogelijk is met degenen die nog leven in een z.g. lagere sfeer.

U stelt dat een sfeer bereikt wordt, waarin de geest door de ziel zal moeten worden achtergelaten
om later vanuit die hoge sfeer weer te reincarneren. U zoekt het tamelijk hoog. Maar wanneer
je als geest niet in staat bent je bewustzijn verder uit te breiden en zo je eigen harmonie met
het totaal van het bestaan te vergroten, dan komt er een ogenblik dat alles steeds hetzelfde
blijft. Er ontstaat een soort spleen.

11



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Je wilt verder gaan, kunt dit niet, dus moet je teruggaan, incarneren. Waarbij dit vrije keuze is
en geen dwang. Je voelt andere ervaringen op te moeten doen, die in de voornamelijk door
subjectieve waarden bepaalde geestelijke sferen niet bereikt kan worden. Dus kies je de
stoffelijke wereld, waarin ongeacht alle ook daar bestaande subjectiviteit een aantal objectieve
normen en waarden bestaan, zodat je door confrontatie daarmee kunt leren. Je kiest dan uit de
besefte mogelijkheden en incarneert. Waarbij ik alles vereenvoudigd voorstel.

Vraag: Er zijn toch velen die onbewust incarneren en daarbij geleid worden?

Antwoord: Het eerste punt ben ik met u eens, het tweede niet. Er zijn ook nog andere dan lichte
sferen. Een duistere sfeer is in feite een angst voor een volledig en waar contact met anderen,
om welke redenen dan ook. Hierdoor zul je jezelf afsluiten. Op de duur zit je dus met jezelf
alleen. En geloof mij, er is op de duur geen meliger gezelschap voor je te vinden dan je eigen
ikje. Dit kan een kwelling worden. Beseft men dan eindelijk dat incarnatie mogelijk is, zo zoek
je in die omstandigheden zelden bewust. Het is eerder: God zegen de greep, ik heb beet. Wel is
het natuurlijk mogelijk dat er ergens een lichaam is, dat over zeer bijzondere kwaliteiten zal
gaan beschikken en daarom voor bepaalde hogere incarnaties belangrijk is. In dat geval is er
een uitstraling die voor een niet bewust incarnerende geest gelijkkomt aan een bordje: verhuurd,
ook al heeft nog geen geest beslag gelegd op het wordende lichaam. Dus dan moet je verder.

Vraag: Is het nu niet een reageren op gelijke trillingen?
Antwoord: Heel vaak komt incarnatie daarop neer. Maar dan moet er sprake zijn van enig
bewustzijn bij de incarnerende en dient hij bewust en rustig te kiezen.

Vergelijk: een rel in de stad. De politie trekt erop los. Wanneer u de kans ziet in een bus of tram
te vluchten, kijkt u ook niet waar die heengaat. Het is u voldoende dat u uit de gevarenzone
wegkomt. Een geest die langere tijd in het duister heeft moeten bestaan heeft een dergelijk
gevoel: Als ik maar wegkom, waarheen zie ik later dan wel.... Harmonischen spelen vooral een
rol bij bewuste incarnatie. Het bewuste van de keuze zal echter wel betekenen dat de minder
bewuste het veld zal moeten ruimen, ook al wordt dit zo niet bedoeld. Wat het duister betreft:
een geest die in het duister leeft, is iemand die bang is dat anderen hem zullen kennen voor wat
hij werkelijk is. In de geest kun je niet je ten dele uiten, je geeft steeds alles weer wat je bent
en kunt niets achterhouden.

Vraag: Kunt u iets zeggen over parallelle werelden?
Antwoord: Alle mogelijkheden die denkbaar zijn en zelfs vele die voor u nog niet denkbaar zijn,
bestaan binnen de totaliteit van het leven. Alles wat denkbaar is voor ons, zal in het geheel
werkelijk zijn, omdat wij niets kunnen denken of beseffen, wat niet reeds bestaat in God.

Wij leven in een wereld die gebaseerd is op een rechtlijnigheid van oorzaak en gevolg - voor
ons. Wij hebben echter steeds weer de mogelijkheid tot kiezen. Wij kunnen soms zelf een keuze
doen, waardoor ons leven verandert, maar de wereld gelijk blijft. Er kan echter ook iets gebeuren
door de keuze van mensen, waarmee de gehele verdere ontwikkeling anders zal worden. Stel
bv. eens dat Hitler trouw was geweest aan zijn verdrag met de Russen. Uw gehele wereld zou
er dan anders uitzien. Nu stelt men, dat naast uw wereld ook die wereld bestaat en zich langs
haar eigen banen verder ontwikkelt. Dit wordt als een parallelwereld beschouwd.

Er is nog een andere voorstelling, waarbij men uitgaat van het standpunt dat elk ogenblik in de
tijd een wereld is, terwijl de mens door zijn bewustzijn van de ene wereld naar de andere gaat
en zo "leeft in de tijd". Maar de werelden bestaan dan nog steeds. Overigens kom je hier eerder
op het gebied van de sciencefiction dan in een voor ons mogelijke werkelijkheid naar ik meen.

Reactie: Ik hoorde een lezing over radioastronomie, waarbij men beweerde zover in het
Al doorgedrongen te zijn, dat men de grens daarvan had aangetroffen.
Antwoord: Een aardige stelling die volgens mij niet geheel juist is. Men heeft wel het punt bereikt
waarop een buiging van straling optreedt, waardoor men geen verder gelegen ruimtelijke
structuren kan waarnemen. Maar dat wil niet zeggen dat daar ook werkelijk niets is.

12



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Het gehele raadsel van het begrensde heelal ligt in het feit dat een voortdurende buiging optreedt
voor alle stralingen tot lichtsnelheid. Deze beweegt zich rond de niet meer als energie kenbare
kern van het heelal, waaruit het geheel van alle stelsels in deze ruimte is voortgekomen. Is de
grens bereikt waarbij de buiging een terugkeer gaat betekenen, dat kun je echter als mens
stellen dat je de grens van het kenbare al hebt bereikt. Komen deeltjes boven de lichtsnelheid,
dan zien wij een sprongverplaatsing daarvan, waarbij niet de gehele ruimte doorlopen wordt,
maar op bepaalde punten daarvan een soort rematerialisatie plaats vindt.

Vraag: Gelooft u in God?
Antwoord: Ja. Of liever: neen. Ik weet, dat Hij bestaat.

Vraag: Is God almachtig?
Antwoord: Zover het mijn kennen betreft: ja.

Vraag: Kan God een steen maken, zo groot, dat Hij deze zelf niet kan tillen?

Antwoord: Dat is een vraag die ik aan God zou moeten stellen. Zover ik weet is God gelijktijdig
de substantie en de kracht plus de maker. God is een bewustzijn dat zich uit als pure energie,
gezien van mijn standpunt. Wij kunnen die energie alleen bemerken, wanneer zij kenbaar wordt
als beweging of een andere omzetting van de ene vorm in een andere. De basis echter blijft
onkenbaar. Deze noem ik God. Deze basis bezit een bewustzijn, dat op ons reageert. Dat weten
wij. Maar ik heb het gevoel dat alles wat bestaat, uit diezelfde energie gevormd is en dus a.h.w.
deel van die God is.

Vraag: U ziet God dus niet als de vader van ons allen, als een persoon?
Antwoord: Niet als een persoon in de menselijke zin van dit woord. Ik ken en zie God als een
bewustzijn, als een macht, als een enorme energie, waarvan ik de potentie niet eens kan
schatten en die volgens mij verder moet reiken dan de schepping en de sferen die ons bekend
zijn. Maar ik zie hem niet als een mannetje met een baard, zelfs indien Hij een deel van zich
mogelijk tijdelijk in die vorm zou kunnen uiten.

Vraag: Maar in de bijbel staat dat hij wel degelijk een persoon was en ons naar zijn

evenbeeld geschapen heeft, ook in vorm.
Antwoord: God heeft de mens geschapen naar zijn beeld en gelijkenis. Akkoord. Maar betekent
dit uiterlijk? Er zijn zovele verschillende uiterlijke kenmerken van verschillende rassen en
mensen. Er staat in het boek: God vormde de mens uit rode aarde, blies hem zijn adem in, hem
zo vormende naar zijn beeld en gelijkenis. De mensen schijnen te denken dat God zijn portret
boetseerde. Ik interpreteer echter dit anders: Te stellen, dat God uit al die vele levende wezens
in dit al alleen de mens maakte naar zijn beeld en gelijkenis, lijkt mij op zijn minst een
schromelijke zelfoverschatting van de mensheid. Maar: God denkt, de mens kan denken. Dit
weet ik. God is een scheppend wezen. Wij kunnen in en vanuit ons wezen herscheppen, zij het
met de kracht van de God, waaruit wij leven. Maar ook wij kunnen scheppen. God is in verbinding
met alle dingen. Wij kunnen een band vormen met alle dingen. In zekere zin zijn wij Gods beeld
en gelijkenis. Gods beeld, omdat wij in de structuur die wij als wezen kosmisch vormen - dus
niet alleen als mens - met alle verschillende voertuigen en mogelijkheden een flauwe
weerspiegeling vormen van hetgeen God volgens ons besef in de schepping is. Wat hij daarbuiten
nog is, blijft hierbij buiten beschouwing.

Reactie: Goed, Maar met dat al heb ik nog geen antwoord op mijn eerste vraag.
Antwoord: Geen wonder, want u onderbrak mijn antwoord steeds weer met nieuwe vragen.
Wanneer u mij blijft onderbreken is de kans groot dat u geheel geen antwoord daarop krijgt,
want mijn tijd is nu eenmaal beperkt. Uw vraag was: Kan God een steen maken die zo groot is,
dat hij hem niet kan tillen? Wanneer Hij dit wil, volgens mij wel. Maar dan kan Hij de steen niet
tillen omdat hij hem niet wil kunnen tillen en kan Hij dus die situatie op elke ogenblik weer
veranderen. Maar wij denken nu aan God in te menselijke termen. God is. Wat betekent dat
veranderingen, zoals tijd of wat dat betreft tillen voor Hem geen rol kunnen spelen.

13



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Ik geloof ook niet dat er, geschapen hebbende, voor God een verdere ontwikkeling bestaat. Hij
zag, dat het goed was en de 7e dag rustte Hij.

Volgens mij is Hij anders en ervaart Hij anders. Voor Hem is de schepping voltooid, voor ons zijn
we nog bezig aan de voltooiing. M.a.w.: wanneer wij spreken over een God die tilt, spreken wij
niet over de werkelijke God die nog heel wat meer eigenschappen bezit dan almacht alleen,
maar over een soort supermensje. Beseffende dat God kracht en macht is, kunnen wij van ons
uit stellen dat Hij, zo Hij dit wenst, zijn gehele kracht tot een steen kan maken, die Hijzelf niet
zou kunnen tillen. Voor mij is echter de vraag, of ik een wezen, dat dergelijke dwaze en volgens
mij onzinnige dingen zou doen, door mij nog als God aanvaard zou kunnen worden; als ik dan
nog zou bestaan natuurlijk. Want zo een idioot zou ik geen God durven noemen. Het wonderlijke
is volgens mij dat de mensen wel aannemen dat God alles kan, alles doet, alles heeft, maar dat
zij gelijktijdig er van uit schijnen te gaan, dat hij in bepaalde opzichten dommer is dan de
mensen......

Reactie: God zelf zegt: ik ben almachtig.
Antwoord: Wat ik niet bestrijd op grond van mijn - beperkte - ervaringen. Maar u stelt dat Hij
dit zelf gezegd heeft. Waar? Hoe? In de bijbel? Dat is het gangbare antwoord. Maar hoe weten
wij dat die bijbel Gods Woord is? Omdat de bijbel zelf dit zegt? Dan mag ik mij even voorstellen:
Hier staat God. En dat is waar, want ik zeg het zelf. M.a.w. maak niet de vergissing die zo vele
mensen maken, iets buiten alle menselijkheid te plaatsen om daaraan dan weer menselijke
waardigheid, gezag en zekerheid te ontlenen. Want dat gebeurt met die bijbel.

Wat staat er in de bijbel? In Genesis treffen wij de mythos van het ontstaan en bestaan aan, die
gelijktijdig de symbolen omvat van een geheime leer, zoals die op aarde toen onder de meer
bewusten bestond. De bijbel omvat verder de geschiedenis van een volk. Maar in die
geschiedenis is de God, waarover wordt gesproken, zeker niet de alomvattende God. Het is een
stamgod, de joodse God, niet de god van alle mensen. Hij is Jahwé en verdedigt zijn volk tegen
alle machten en mensen. Dat is geen kosmische God meer.

Omdat die stamgod iets gezegd zou hebben, wat dan nog bij monde van een profeet is gebeurd,
die, verder ontleed in vele gevallen, nog meer een volksmenner is dan een werkelijke profeet,
is dit onaantastbare waarheid? Kosmisch waar? Denk maar eens aan Jeremia, waarin bepaalde
dingen staan die je in deze dagen, in termen aangepast natuurlijk, van meneer Heath of Wilson
zou verwachten. Andere uitspraken van profeten doen, ontdaan van hun mythe en eerlijk
beschouwd, eerder denken aan uitspraken, zoals Churchill die in het begin van de oorlog tot zijn
volk heeft gedaan. Wanneer u al deze menselijke elementen daarin ontdekt en alles bijeen
beschouwt, inclusief de tegenstrijdigheden die worden weggewerkt achter de "wonderlijke
wegen Gods", neemt u dan nog aan, dat hier werkelijk een kosmische, een al-scheppende en
omvattende God aan het woord is?

De bijbel is vol schoonheid, vol van werkelijke wijsheid en een sleutel tot beter begrip voor het
leven. Maar ik zeg niet dat die bijbel het onaantastbare woord Gods is. Het is het werk van
mensen die hun begrip en beleven, hun beeld van God ook, hebben vastgelegd in dit werk. Ik
geloof dat de christen, wat dit betreft, ook t.a.v. het oude testament beter zou moeten begrijpen
dat Jezus heeft gezegd: Ik ben U het einde van het oude verbond. De nieuwe openbaring is niet
de voortzetting van de oude, maar het einde van het oude, een zelfstandig beginnen van het
nieuwe. Eerst wanneer je dit zo beziet, kun je waarlijk in het christendom verdergaan.

In het christendom wordt God echter geheel niet omschreven en gedefinieerd, noch als toornig
en wraakzuchtig, noch met het noemen van andere eigenschappen. Hij wordt alleen en altijd
weer aangeduid als "de Vader". De vader is de voortbrenger die altijd met ons is, omdat al wat
wij zijn en al wat rond ons is en kan zijn, door God en uit God bestaat. God is de kracht waaruit
alles bestaat en het denken, dat die kracht op de een of andere wijze in beweging bracht of
brengt. Bent u nu misschien met mij eens dat wij uit moeten kijken met de vragen die wij
omtrent God stellen, omdat wij anders de gehele waarheid zouden moeten verdraaien?

14



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Vraag: Hoe komt het dat overgeganen die tijdens hun leven wel aan reincarnatie

geloofden, na hun dood ons komen vertellen dat er geen reincarnatie bestaat?
Antwoord: Dat komt wel eens voor. De reden: deze mensen leven nog in een wereld, waarin die
reincarnatie zich niet voor hen kenbaar manifesteert. Bovendien: Ook op uw wereld zijn er heel
wat mensen die hopen dat zij na dit leven nooit meer op aarde terug behoeven te komen.

In een lagere lichte sfeer is het werkelijk prettig. Ik kan mij best voorstellen dat een entiteit die
daar leeft, zichzelf zegt: ik hoop dat ik nooit naar de wereld terug zal behoeven te gaan. Ik zie
ook niemand die dat doet, dus behoeven wij niet terug te gaan. Soms zullen entiteiten die
dergelijke stellingen verkondigen, zelf daaraan wel twijfelen. Maar zij willen niet en dus: A.u.b.
niet toegeven, dat die mogelijkheid toch bestaat.

Vergeef mij de opmerking, mensen en geesten, maar een geest lijkt in vele opzichten op een
mens ook al heeft hij geen lichaam meer. De mentaliteit maakt vooral in het begin het aanduiden
van kenmerkende verschillen moeilijk. Vele geesten die in lagere lichtsferen leven, willen in feite
hun stoffelijk denken en bestaan voortzetten maar dan zonder de stof. Het is eens voorgekomen
dat een dominee overging en kort nadien de mogelijkheid kreeg door een medium te spreken.
De goede man begon met een bede en ging vervolgens over tot een preek die hij notabene op
aarde reeds 20 jaren voor zijn dood had geschreven en gehouden. Deze entiteit zocht zijn oude
bewustzijn te bewaren en zijn gevoel van belangrijkheid middels die preek te handhaven.

Maar ik moet eindigen, vrienden. Ik dank u voor de vragen en hoop maar dat ik niemand op de
tenen getrapt heb.

Goedenavond.
d.d. 29 maart 1974

N.B. Met ingang van heden is onze secretaris, dhr. Schotel, telefonisch alleen te bereiken op nr.
070-275154

15



