© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

MEDITATIE
15 juni 1973
Goedenavond, vrienden.

Ik moet u er allereerst op wijzen dat wij, sprekers van deze groep, niet alwetend of onfeilbaar
zijn. Het onderwerp voor hedenavond moet van meer geestelijke aard zijn. Ik zou daarom
vanavond het een en ander willen zeggen over:

MEDITATIE

Wanneer wij zeggen ‘meditatie’, zo blijkt dit voor velen een nogal verwarrend begrip te zijn. Er
zijn mensen die ‘mediteren’ terwijl de lucht hen zacht-snurkende ontsnapt; er zijn anderen die
zich onder deze naam voornamelijk bezighouden met overpeinzingen die hoofdzakelijk van
zuiver redelijke aard zijn, en zelfs mensen die in de meditatie een keten van associaties volgen
in hun eigen wezen, waarbij zij uiteindelijk iets beseffen van de mogelijkheden en krachten die
in henzelf bestaan. Deze laatsten hebben mijns inziens wel de meest aanvaardbare opvatting
van meditatie. Maar ook dan is een antwoord noodzakelijk op de vraag, waarom wij mediteren.

Wij zijn, zeker zolang wij in de stof verkeren, afgesneden van een deel van ons hoogste
bewustzijn. De wereld waarin wij leven bepaalt voor een groot deel de indrukken die ons
overspoelen. Het zijn deze indrukken, onze reacties daarop en onze conclusies daaromtrent, die
in wezen ons bewustzijn bepalen en beheersen. Wanneer wij nu mediteren sluiten wij voor een
groot deel deze wereld buiten. Wij werpen drempels op tegen allerhande storingen van buitenaf
en houden ons bezig met een denkbeeld dat op zich mogelijk zeer eenvoudig is, maar dat voor
ons een betekenis heeft die verder gaat dan een zuiver stoffelijke beleving. Door deze techniek
schakelen wij als het ware een deel in van het bewustzijn dat zelden of nooit gebruikt wordt in
het normale bestaan.

Wij schakelen een groot deel van ons onderbewustzijn in. Wij lezen door de concentratie, die bij
meditatie wel degelijk noodzakelijk is, een deel van de bovenbewuste impulsen af, die rond deze
wereld zweven en laten daarnaast ook ons eigen wezen, ons werkelijke ik, wat meer aan het
woord komen. In een scherp kenbare, maar vaak onsamenhangende reeks van denkbeelden en
gedachten schetsen wij zo een spoor, uitgaande van een bepaald denkbeeld en voerende door
het bestaan, zoals wij dit beleven. Deze schets zegt ons dan iets over ons eigen wezen, maar
zegt ons ook iets omtrent onze mogelijkheden, terwijl daarnaast dit alles een duidelijk beeld
betekent van onze harmonische mogelijkheden ten aanzien van de wereld waarin wij leven, zo
goed als met bepaalde kosmische krachten en invloeden.

Er is dus alle reden om te mediteren. Ik weet dat daarnaast het begrip contemplatie vaak wordt
gehanteerd. Maar dan hebben wij te maken met een beschouwen, waarbij alles herleid wordt
tot een enkel punt. In de meditatie laten wij rustig onze gedachten hun eigen weg volgen, laten
wij ook vrijelijk gevoelens, emoties opwellen. Uit dat geheel ontstaat dan een soort landkaart
van ons eigen innerlijk. Zodra wij voor dit aspect van de meditatie begrip krijgen hebben wij
reeds veel geleerd omtrent alles, wat wij zijn en kunnen. Maar zelfs wanneer wij zover nog niet
zijn gekomen, vinden wij reeds in het mediteren banden met andere krachten en werelden dan
voor ons normalerwijze bestaan. Vaak zijn het deze banden, waardoor wij in het leven nieuwe
inhouden, maar ook nieuwe benaderingen leren vinden

Nu zijn er nogal wat verschillende meditatietechnieken. Men spreekt bijvoorbeeld over
bovenzinnelijke, onderzinnelijke en mogelijk zelfs over zindelijke meditaties. Ik weet niet precies
hoe men aan dergelijke termen komt, daar hun wezenlijke betekenis ten aanzien van het proces

1



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

van de meditatie maar zeer gering schijnt te zijn. Een meditatietechniek is een methode,
uitgedacht door iemand anders, iets wat mogelijk wel kan werken en een systeem van innerlijke
benaderingen kan omvatten. Maar het enige wat binnen dit alles van werkelijk belang is, is de
vraag: hoe beleef ik dit zelf? Je kunt niet zeggen dat er een bepaalde methode van nadenken
bestaat, die eenieder moet volgen, omdat je zo de grootste waarheid zult vinden. Er is alleen
maar één zekerheid, dat, zo ik begin met overwegingen in mijzelf en daarbij ook de vrije
associaties een rol laat spelen, ik hierdoor meer omtrent mijzelf te weten zal komen.

In sommige technieken gebruikt men de meditatie voornamelijk om aan de wereld te
ontvluchten. Men probeert dan als het ware innerlijk een toestand te wekken waardoor alle
verdere leven in een soort psychedelische effecten kan worden uitgedrukt. Dat is niet bepaald
wat je als mens van node hebt. Het spijt mij dat ik dit zeggen moet, maar degene die dergelijke
technieken gebruikt, vervreemd zichzelf hierdoor van het leven en de wereld. En dat is niet de
bedoeling. Een mens moet groeien, dat is waar. Maar om werkelijk te kunnen groeien, moet je
toch allereerst met twee voeten op de aarde blijven staan. Zeker, er zijn beelden van de
ingewijde als iemand, die los staat van de wereld, als een soort gehangene bijvoorbeeld, zoals
in de tarot. Dat is echter weer heel iets anders. In de tarot is de ingewijde iemand, die van zijn
eigen wereld los is geraakt, iemand die omgekeerd hangt, omdat hij wel deels loskwam, maar
toch in die wereld verstrikt is gebleven. Ik geloof niet dat een dergelijke toestand door iemand,
die begint met mediteren, nu ook werkelijk zal worden nagestreefd.

De meeste mensen zoeken in de meditatie rust te vinden, een begrip voor zichzelf ook en
daarnaast mogelijk eigenschappen te ontwikkelen die zij voor zich begeren. Maar deze laatsten
kun je in je eigen wereld alleen maar hanteren wanneer je steeds blijft uitgaan van de wereld
waarin je leeft.

O, het klinkt natuurlijk veel esoterischer, wanneer ik ga beweren dat je op moet klimmen tot
anderen bestaansniveaus en dat je in de meditatie juist deze vlakken van bestaan moet beleven
en waarmaken voor jezelf. Maar wat heb je daaraan, wanneer je dit niet tot je eigen directe
bestaan terug kunt brengen? Volgens mij is meditatie in de eerste plaats een middel om het
eigen bewustzijn te vergroten en een praktisch middel om jezelf in die wereld te leren kennen.
Je moogt volgens mij de meditatie niet voornamelijk beschouwen als een middel, om andere
werelden te leren betreden. Zeker, door de meditatie kunnen invloeden, die men nu nog andere
werelden pleegt te noemen, zich voegen bij het normale wereldbeeld, van waaruit men begint.
Het besef en daarmede de wereld, die voor jou bestaat, kan zich wel degelijk uitbreiden. Maar
je moet nooit proberen, een andere wereld te vinden in de plaats van deze wereld. Want als
mens blijf je ondanks dit toch leven in de wereld, waarin je ook nu vertoeft.

Wil je met alle geweld toch leven in andere werelden dan bevind je je ongeveer in dezelfde
situatie als een dronkeman die wel kent. Die man ziet twee lantarenpalen en besluit dus
daartussendoor te lopen. Maar zijn gezichtsvermogen misleidt hem en zo bonkt hij met alle
kracht tegen de ene echte van de drie. Hij behoeft zich daarna niet meer af te vragen wie van
de drie de echte is. Ik meen dat een dergelijk effect ontstaat wanneer je je te zeer vervreemdt
van de wereld waarin je nu leeft. Je wordt dan geconfronteerd met allerhande verschijnselen die
je niet meer in hun werkelijke betekenis en verhouding zult zien. Je kiest dan volgens je nieuwe
besef wel steeds de juiste richting, maar dit betekent dan toch in je werkelijkheid weer steeds
een collisie, een botsing met je wereld en de effecten daarvan. Wat men dan gemeenlijk maar
heel moeilijk zal kunnen verwerken.

Laten wij dus alstublieft niet zoeken naar systemen die de mens ontrukken aan zijn wereld. Laat
ons eerder denken aan methoden waardoor wij binnen de eigen wereld onszelf beter leren
begrijpen en leren beseffen, wat ons werkelijk drijft, wat onze werkelijke relatie is met de
verschijnselen rond ons. Daarom moeten wij ons onderwerp van meditatie ook niet al te hoog
gaan stellen, al lijkt het ook erg mooi om te gaan mediteren over het leven van bijvoorbeeld
Jezus. Als je daar werkelijk geen praktische mogelijkheden in zoekt om zoiets van die leer waar
te maken, dan heb je in wezen niets bereikt. Dan kom je mogelijk tot een waantoestand en kun

2



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

jezelf hysterische impulsen opbrengen, die zelfs tot stigmatisatie kunnen voeren, maar je hebt
geen contact meer met je eigen wereld en kunt die wereld niet meer aan. Je verliest in dergelijke
gevallen maar al te vaak de werkelijke inhoud en betekenis van je wereld en alle zaken daarin
geheel uit het oog, zonder je daarom aan hun werking en werkelijkheid te kunnen onttrekken.

Daarom zou ik willen zeggen: mediteer vooral over eenvoudige dingen, wanneer je meditatie
wilt gebruiken als iets wat werkelijk een hoger besef tot stand kan brengen. Mediteer over
bijvoorbeeld het weer in uw eigen land. Dit schijnbaar vreemde meditatie-onderwerp maakt u
niet alleen duidelijk hoe u zich werkelijk gevoelt onder deze weersinvloeden, maar brengt u langs
verschillende wegen gemeenlijk zelfs tot een persoonlijke realisatie van het hogere licht en de
betekenis die dit voor u kan hebben. Kies als beginpunt steeds weer iets uit een kenbare
werkelijkheid, iets wat u doet beseffen hoe u uw wereld in wezen ziet, zij het als een tranendal
vol dreigende wolken, danwel als een lichtende vlakte, waarop zo nu en dan eens een verfrissend
regenbuitje valt.

Te weten wat je bent is belangrijk. Om dit te ontdekken zul je steeds weer uit moeten gaan van
eigen inhouden, van hetgeen jezelf bent en wat je in feite beweegt. Ik kan mij voorstellen dat
iemand begint te mediteren over moderne politiek of het milieu en toch, wanneer hij in de
meditatie niet probeert zich tot dit onderwerp te bepalen, maar zichzelve toestaat alle associaties
op te nemen en verder te ontwikkelen, zo zal hij ondanks dit schijnbaar eigenaardige begin in
zijn overwegingen zichzelf duidelijk maken, wat hij van het leven verwacht, wat hij in het leven
is en heel vaak zelfs, wat hij aan tot nu toe onvermoede mogelijkheden in zich draagt.

Ik zou u zeker meditatie niet voor willen schrijven als het patentmiddel voor alle hogere
esoterische bewustwording. Het kan ertoe bijdragen dat wil ik wel even hierbij aantekenen. Maar
mediatie voert vele mensen, die in de meditatie blijven speuren naar hun eigen innerlijk, tot een
tamelijk consequent doorgevoerd zelfbedrog. Laat ons daarom steeds weer uitgaan van de
vragen: Wat zijn mijn werkelijke mogelijkheden? Wat is mijn wereld werkelijk voor mij? Hoe zie
ik de mensen? Dus kijk niet al te veel naar de verschijnselen, maar probeer het leven, vooral de
mensen te zien en te weten, hoe je daartegenover staat. Wanneer je weet, hoe je bijvoorbeeld
tegenover mensen staat, zo wordt het je ook duidelijk, hoe je op die mensen kunt reageren en
wat je wezenlijk voor die mensen kunt betekenen.

Maar achter die mensen schuilt dan weer een concept van harmonie en disharmonie. Eenmaal
erkend zal het harmonische concept het je mogelijk maken te zien, welke mensen je kunt helpen,
aan wie je krachten kunt overdragen, bij wie je aan zult kunnen voelen wat uiterlijk verborgen
is, terwijl je dan ook mede beseft, welke mensen buiten je bereik vallen en altijd een gesloten
boek voor je zullen zijn. Dergelijke dingen zijn veel belangrijker, dan men gemeenlijk denkt. Ik
weet uit eigen ervaringen - al deed ik dezen op in een geestelijke sfeer- dat meditatie een middel
is om je bewust te worden van relaties die reeds bestaan.

In het normale leven - dit geldt naar ik meen voor de sferen zo goed als voor uw wereld - loop
je voorbij aan dingen die toch ergens wel belangrijk voor je zijn. Je denkt erover na, maar gaat
daarbij te zeer uit van nutselementen, angstelementen, begeerte-elementen. Daardoor zie je
gemeenlijk de werkelijkheid niet. De meditatie maakt je vrij van allerhande redelijke remmingen,
zodat je je angsten leert zien, voor wat zij zijn. Je ziet dan ook je begeerten, zoals dezen
werkelijk bestaan en niet meer onderdrukt en verhuld door een moraal die je wel aan anderen
predikt, maar dit jezelf tot niet waar kunt maken. Je ziet dan de krachten die in je bestaan ook
niet meer als iets wat gericht moet worden op een enkel streven als bijvoorbeeld productiviteit,
maar eerder als een verbinding, een soort netwerk van lijnen, waardoor je overal in de wereld
en de kosmos verbonden bent met punten, waaruit je krachten kunt krijgen, waaraan je ook
krachten kunt geven. Ik meen dat je op die manier de werkelijkheid middels meditatie het beste
benadert en meen dat je dan eventuele technieken maar daarbij aan zult moeten passen.

Ik kan u geen bindende techniek geven, geen voorschriften, die voorspiegelen: doe het nu maar
zo en alles komt in orde. Want ook in meditaties zal eenieder voor zich dienen uit te maken,

3



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

langs welke methode hij of zij de verbindingen met de werkelijkheid en de kosmos het beste
aanvoelt. Toch, algemeen gesproken lijkt mij de volgende methode voor de gemiddelde mens
wel een poging waard:

1. Voor je gaat mediteren, zorg ervoor dat je jezelf bewust ontspant. Haal desnoods eens
wat dieper adem, zorg ervoor dat je lichaam zich prettig gevoelt.

2. Neem voorzorgen, opdat geen lichamelijke of andere noden je tijdens het proces van
overwegen zullen kunnen storen.

3. Kies een tijdstip en een plaats voor de meditatie, waarop je je zeker gevoelt en niet het
gevoel hebt ‘zo dadelijk komt er zeker weer iemand mij storen’. Want wanneer je dit
gevoel hebt, ben je innerlijk hierdoor wat gespannen en onrustig en zo is een goede
meditatie dan niet geheel mogelijk.

4. Heb je aan deze voorwaarden voldaan, probeer dan ook je gedachten eens wat te
ontspannen. Probeer aan niets te denken. U zult ontdekken, dat allerhande gedachten
dan onmiddellijk als dol geworden horzels door uw hoofd beginnen te zwermen. Maak je
daarover geen zorgen. Dat hindert werkelijk niet, wanneer je je maar ontdoet van alle
gericht denken.

5. Neem dan een punt van uitgang en richt langzaam en overwogen uw gedachten daarop,
zonder alle losse gedachten u zo even nog beheersende, daarmede grof te onderdrukken.

6. Kies een goed punt van uitgang, iets waar je je werkelijk bij betrokken kunt gevoelen en
kies vooral geen al te hoge uitgangspunten, omdat u meent, dat dezen edel en mooi zijn.

Vele mensen blijken reeds onmiddellijk te willen mediteren over zaken als naastenliefde en lijden
en dergelijke zaken. Wat erg mooi is, maar wel betekent dat u alleen maar redelijk en ideéel
gestelde normen probeert te herkauwen. Het is voor velen beter en minstens zo nuttig om over
eenvoudige dingen te mediteren en wanneer u die dan nog algemeen wilt houden, zouden de
volgende punten een voorbeeld van mogelijke keuze kunnen zijn: De HTM, de nieuwe filmtrend,
desnoods de vraag, of witte bonen nu wel of niet lekkerder zijn dan bruine. Begrijp mij dus goed:
u neemt eenvoudig iets waar u iets van weet als onderwerp, iets waarmee u zich, om welke
redenen dan ook, bezig hebt gehouden.

Zet het voor jezelf als het ware neer. Vraag je af, wat dit in feite is. Wanneer het bij wijze van
spreken over de witte en de bruine bonen gaat, kijk dan eens in jezelf zolang tot het lijkt, of je
van binnen een grutterszaak hebt en je de bruine en witte bonen kunt zien. Vraag je af, hoe
komt dit alles, wat betekenen die bonen voor mij, waarom zien zij er zo uit, hoe komen zij tot
stand, hoe smaken zij enzovoort. U zult ontdekken dat u de lijst niet af kunt werken omdat reeds
zeer snel allerhande associaties ontstaan die niet meer passen in de opgegeven reeks. Sommige
mensen zullen bijvoorbeeld reeds het denkbeeld van bruine bonen associéren met armoede.
Probeer dan niet de eenmaal gestarte gedachtenketen te onderbreken. Laat deze rustig verder
gaan. Op deze wijze komen de punten die voor u werkelijk belangrijk zijn naar voren en zult u
daarop reageren.

Zelferkenning dient een rol te spelen. Ik denk bijvoorbeeld aan oudere mensen die mediteren
over de moderne jeugd. Dit kan nuttig zijn voor mensen die de moderne jeugd steeds weer
veroordelen. Vraag je dan eens niet af, wat er zoal te veroordelen valt, maar wel waaraan jij je
nu in feite stoort. Het is verbazingwekkend, bij hoevelen dan een tendens blijkt te zijn, die zegt:
maar ik had het vroeger niet, waarom zouden zij dit nu dan wel hebben? Wel durven en kunnen?
Geef dit dan voor jezelf maar rustig toe. Zo krijg je een beeld van hetgeen er met je denken en
gevoelen aan de hand is. Vraag je rustig ook eens af, waarom je je steeds maar weer aan
bepaalde maatstaven vastklampt en zo al het andere zonder meer afwijst. Zo teken je een beeld
van jezelf, met alle eenzijdigheden, met alle blindheden misschien, maar activeer je in jezelf aan
de andere kant het vermogen, ondanks dit alles de wereld en jezelf toch te begrijpen.

Ik heb een geval meegemaakt, waarbij iemand inderdaad mediteerde over de hedendaagse
jeugd. Dit was een ex-militair, ouderdom rond 65 jaar. Dus niet een persoon waarbij je direct
positieve resultaten zou verwachten. Deze mens werd echter met zichzelf geconfronteerd, met

4



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

zijn eigen rigiditeit, met eigen zwakten ook, en ging beseffen dat zijn houding tegenover
jongeren, maar ook tegenover anderen, in feite een poging betekende een ik-beeld te handhaven
en zo een soort komedie te spelen voor zichzelf. Deze eerste ontmaskering heeft hem pijnlijk
aangegrepen. Dat was mij wel heel duidelijk. Toch heeft de man zijn meditaties met dit punt
van uitgang nog enkele malen voortgezet. Het gevolg is dat hij meer van de jeugd ging begrijpen
met haar neiging tot verzet en dergelijke en ook iets ging begrijpen van de geestelijke krachten
die toch kennelijk ook in hemzelf aanwezig waren. Hij eindigde met een soort begrip op te
brengen, waardoor hij in plaats van een hinderpaal te zijn voor jongeren, een object van
ergernis, de mogelijkheid vond hen te benaderen en zelfs te begrijpen en te helpen. Hij heeft
daardoor in zijn omgeving heel wat goeds gedaan. Zijn ontwikkeling is natuurlijk nadien nog
veel verder gegaan, maar daarmede zullen wij ons nu maar niet verder bezig houden. Het
opvallende hier is dus, dat iemand zichzelf heroriénteert door de meditatie. Daarom raad ik ook
u aan onderwerpen te nemen, waar u zich mee bezig houdt. Alleen: kies onderwerpen, waarbij
u zichzelf ook betrokken weet.

Verder zou ik u de raad willen geven de meditaties nooit al te lang te maken. Een meditatietijd,
die voor een doorsnee beginner in het westen ruimschoots voldoende is, loopt tussen de 5 en
de 15 minuten. Meer niet. Je moet aan deze wijze van innerlijk beseffen wennen. Wanneer je
langer mediteert, zul je nadien niet meer in staat zijn alles te beseffen, wat tijdens die meditatie
in u gebeurd is. Je dit herinneren is echter van groot belang, want hierdoor leer je ook bewuster
reageren. Wanneer u regelmatig mediteert, zult uzelf wel zien, dat uw meditatieoefeningen een
onregelmatige lengte krijgen. De ene keer kun je veel meer doen dan de andere keer. Steeds
meer zul je echter ontdekken, dat de nadruk gaat vallen op de verbindingen tussen het ego - in
alle voertuigen - en de rest van de wereld.

Probeer niet te veel te mediteren over glorierijke onderwerpen. Indien u geen voor u actueel
onderwerp weet en toch wilt mediteren, vraag u dan eens af, wat bijvoorbeeld uw lievelingskleur
is en mediteer dan daar eens over. Tot uw verbazing zult u zien, dat die kleur u in vele gevallen
zelfs aanwijzingen kan geven ten aanzien van de straal waartoe u in dit leven behoort. Dus u iets
laat zien van de ontwikkelingsgang die u hebt doorgemaakt. U beseft dan beter, tot welke
harmonische mogelijkheid u behoort en u zult u dan verder in het leven daarop gemakkelijker
kunnen oriénteren.

Hebt u enige routine met mediteren opgedaan, zo zou ik u ook raden, zo nu en dan het begrip
‘kracht’ eens in uw overwegingen te betrekken. De krachten van het leven zijn een belangrijk
onderwerp, omdat zij u iets laten zien van uzelf en u bewust kunnen maken van bijvoorbeeld
uw eigen lichamelijke toestand. Daarnaast geven zij u gemeenlijk een beter begrip van de
levenskrachten, zoals die in en rond anderen bestaan. Uw gevoeligheid voor psychische
problemen neemt dan gemeenlijk toe. Daarnaast zult u in sommige gevallen ook ontdekken dat
u krachten aan anderen kunt geven. Hebt u dat gehad, weet u dus iets van krachten af, vraag
uzelf dan eens af, hoe hogere krachten werken. Kies daarvoor mijnentwege een personificatie,
indien u dit wilt. U kunt bijvoorbeeld uitgaan van de een of andere heilige. U weet toch niet wat
de man of vrouw geweest is. Ook kunt u uitgaan van de een of andere stelregel. Het
belangwekkende bij dit is echter het volgende: In alles moeten licht en kracht voor uw denken
een rol spelen.

Met verbazing zult u ontdekken, dat in deze fase van zelfontdekking het verleden zeer vaak om
de hoek komt kijken. Je ziet in de meditaties vaak flarden terug van een oude tijd, iets van
bijvoorbeeld Indi€, Egypte of desnoods van de Noormannen, of de periode dat u nog optrok met
een soort Asterix. In deze fase maakt u uzelf vaak duidelijk, wat u geweest bent. Maar gelijktijdig
maakt u zichzelf daardoor ook duidelijk, tot hoever u geestelijk gekomen bent. Daarmede hebt
u een verfijning van eigen afstellingsmogelijkheid in meer kosmische zin bereikt.

De fase, die hierop volgt en ik u, indien u zover zou komen, als proeve wil aanbevelen, is het
denken over kosmische kracht. Indien u daarmede wilt beginnen, is het goed eerst voor jezelf
te zeggen, wat dit begrip nu voor je betekent in eigen denken. Want elke mens interpreteert

5



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

een dergelijk begrip toch weer iets anders. Wanneer u mediteren zegt, wat dit voor u betekent,
zegt u in wezen uzelf ook, wat de kosmische krachten voor u zijn, niet alleen als betekenis, maar
als werking. Associaties en inspiraties bewijzen u de werkingen dan gemeenlijk ook wel, zodat
u zult beseffen, wat die kosmische kracht voor u persoonlijk aan betekenis inhoudt en welke
mogelijkheden en krachten daaruit voor u voortvloeien. Gelijktijdig gaat men (zich realiseren),
zij het in het begin nogal vaag, welke verbindingen men heeft met andere werelden, vlakken
van bestaan, binnen deze kracht. Vandaaruit hebt u ervaringen genoeg opgedaan en zult u in
staat zijn uw eigen curriculum beter te bepalen dan iemand anders, hoe bewust ook, dit voor u
kan doen. Maar alstublieft: begin altijd eenvoudig en maak het vooral niet te lang.

Er zijn overigens ook mensen die zeggen dat meditatie voor hen niets betekent, niets kan zijn.
In de meeste gevallen, wanneer wij geestelijk iets verder gaan, blijken deze mensen
voornamelijk bang te zijn voor de term meditatie. Zij denken dat zoiets erg plechtig is, iets wat
je eigenlijk in de kerk zou moeten doen. In hun gevoel is het iets als het uitspreken van een
plechtig gebed of een bezweringsformule, een soort tijdelijk in een geestelijk klooster treden.
Besef alstublieft dat meditatie gelegen is in elk proces van overwegen, waarin niet alleen
redelijke argumenten, maar de gehele persoonlijkheid een rol kan spelen. Er zijn mensen die
kunnen mediteren in een tram of een trein. Zij noemen dit nadenken dan geen mediteren, maar
daar hun gehele wezen hierbij betrokken is, is het wel degelijk een vorm van meditatie.

Ik wil u verder nog enkele conclusies voorleggen ten aanzien van de mogelijkheden die volgens
mij meditatie met zich kan brengen.

1.Meditatie maakt je op de duur bewust van je eigen afstemming, van je eigen krachtsinhoud
en je eigen trillingsgetal, om deze laatste term hier maar eens te gebruiken. Het betekent dat u
daardoor weet, op welke wijze u krachten aan kunt spreken in de wereld rond u, het houdt ook
in, dat u bewuster verbonden bent met uw eigen wereld en vele andere werelden op basis van
dit persoonlijk trillingsgetal. U zult dan ontdekken dat een gebruik maken van deze persoonlijke
eigenschap het vermogen om kracht en kennis te ontnemen aan de omgeving omvat; dit lijkt
mij door de bank heen voor de mens toch wel erg belangrijk te zijn.

2.U zult door meditatie ontdekken, dat er in, en voor u, een bepaalde benadering der wereld
bestaat. U ziet deze wereld op een bepaalde wijze. Elke overdracht van krachten naar uw eigen
wereld heeft daarmede te maken, zover u daarbij betrokken bent.

3. Uw vermogen de wereld te zien en te doorzien is gebaseerd op uw eigen trillingsgetal plus uw
relatie met de eigen wereld. Op het ogenblik dat anderen hiermede geconfronteerd worden
noemen zij u waarschijnlijk helderziend of telepathisch begaafd. Maar in wezen herneem je
alleen iets meer van de kerneigenschappen van eigen wezen.

4. Laat u niet te veel misleiden door het denkbeeld dat je stapje bij stapje voortgaat. Voor vele
mensen is alle innerlijke bewustwording, waarbij ook voor hen meditatie, een belangrijke factor,
zoiets als het langzaam opklimmen van een soort Jacobsladder: Eindeloze treden, waarop je
stapje voor stapje omhooggaat. Dat is een aardige voorstelling, maar heeft niets te maken met
de werkelijkheid. In de innerlijke werkelijkheid loop je geen trappen naar een hogere wereld, je
groeit.

Naarmate je je meer bewust wordt van eigen wezen en trillingsgetal, zul je ook beter in staat
zijn de nu voor jou nog secundair zijnde trillingsgetallen van de eigen persoonlijkheid te kennen
en te gebruiken. U hebt immers niet een enkel trillingsgetal dat de gehele persoonlijkheid omvat.
Er zijn een aantal harmonische trillingen bij het uw voor heden overheersend getal, trillingen,
die passen bij uw hogere voertuigen. Op de duur leer je, dat je ook daarmede kunt ontvangen
en krachten kunt zenden. Zo groei je.

Meditatie kan het begin zijn van een integratie van de persoonlijkheid, waarbij een groot aantal
van uw voertuigen op de duur gezamenlijk kan ageren in alle werelden waarin de persoonlijkheid

6



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

zich manifesteert. Dit impliceert, dat een mens op aarde dan bijvoorbeeld het vermogen heeft
in de sferen arbeid te verrichten, bewust mensen te bezoeken en te helpen bij de overgang, of
bewust in een lagere sfeer aanwezig te zijn om zo iemand daar te helpen. Wat betekent dat de
radius van je activiteiten aanmerkelijk groter wordt, maar ook dat steeds meer van de
geestelijke ervaringen naar het stoffelijke lichaam teruggebracht kunnen worden en dus ook op
aarde redelijk beseft kan worden.

0O, veel van hetgeen u in de sferen doet, zal vaag blijven en veel van de details die u daarover
vertelt, zijn eerder een gevolg van associaties in het ik met de hoofdervaring, dan een werkelijke
weergave van onbelangrijke en kleinere zaken. Toch leert u leven in een completere en grotere
wereld. Meditatie is een beginfase, een fase die voert tot een bewuster leven, waarbij u niet
alleen meer op uiterlijkheden of op zintuigen en redelijke processen uzelf baseert, maar het
geheel van uw persoonlijkheid een steeds grotere rol laat spelen in het geheel van uw bewust
bestaan. Volgens mij mediteren de mensen te weinig en vooral ook mediteren zij te vaak onjuist.
Het bereiken van hogere werelden zal voor menigeen bij meditatie het voornaamste doel zijn.
Maar daar komt u toch wel, indien u maar niet faalt in deze wereld.

Laat uw meditaties rustig gaan over facetten van deze wereld, want wie in deze wereld harmonie
vindt, zal automatisch ook harmonieén met hogere werelden bereiken. Maar wie in zich een
schitterend beeld van een hogere wereld draagt, zonder eerst vrede te vinden in zijn eigen
wereld, zal daardoor zijn disharmonieén alleen maar vergroten, omdat hij aan dit hogere beeld
immers materieel toch niet kan beantwoorden.

Hiermede heb ik het meeste wel gezegd. Ik wilde u echter nog een beeld voorleggen, dat - al is
het meer filosofisch van aard - volgens mij goed past bij dit onderwerp. Wanneer wij kijken naar
mensen en dit van uit de sferen doen, zo ontdekken wij vaak dat tussen hen lichtende lijnen
bestaan. Soms zien wij dat deze lijnen tijdelijk van kleur veranderen en als het ware zwaarder
aangezet zijn. Dan weten wij: hier worden krachten overgedragen, of bij andere kleuren - hier
worden gedachten overgedragen. Het belangrijke van deze waarnemingen is voor mij dat dit
(lijnen)net altijd aanwezig is, ook al wordt het niet aldoor of soms zelfs geheel niet gebruikt. De
mens, die leert van dit net gebruik te maken, zal in het begin moeite genoeg hebben om te
begrijpen dat hij wezenlijk verbonden is met anderen, dat hij niet alleen staat, dat er geen
wezenlijk isolement mogelijk is, dat men zich niet alleen maar in jezelf kunt keren, maar altijd,
al ga je ook nog zo diep in jezelf, verbonden zult blijven met de realiteit. Heb je dit feit leren
beseffen en aanvaarden dan zul je als vanzelf de hierdoor bestaande krachten ook leren
gebruiken dacht ik. Dan zul je ook leren begrijpen waar die verbindingen in wezen voor dienen.
Maar eerst zul je moeten leren beseffen dat zij er zijn.

Ga ik nog verder, dan kom ik tot de conclusie, dat elk net van verbindingen, zoals wij die in de
materie zien, ergens gedupliceerd wordt, - of mogelijk beter gezegd: 3-dimensionaal - wordt
uitgebreid in de richting van onze werelden. Er is geen mens op de wereld te vinden die niet op
de een of andere wijze ook met een geestelijke wereld verbonden is. In enkele gevallen blijken
er zelfs vele verbindingen in de richting van onze wereld aanwezig te zijn, waarbij enkele van
die bindingen reiken tot voor ons zeer hoge sferen. Ook hier weer dient een besef van deze
relatie te ontstaan. Dit besef is reeds voldoende voor een mens om de krachten en
mogelijkheden van deze banden in zich te gaan gebruiken.

Een mens moet niet leven op deze wereld van u voor het hiernamaals. Want dan zul je dit ook
gaan doen in de sferen met als resultaat dat je nimmer een voldoende besef bereikt van de
wereld waarin je leeft - iets wat je toch nodig hebt om tot verdere ontwikkeling in de
werkelijkheid te komen. Volgens mij moet een mens bij het moment leren leven, dit in de wereld
waarin hij bestaat en met gebruik van alle krachten en relaties die voor hem belangrijk zijn. Hij
moet daarbij dan altijd weer trachten een zo goed mogelijk besef van zijn gehele wezen te
bezitten en dus niet alleen reageren op uiterlijkheden. Op deze manier groei je. Een mens kan
leven in de stoffelijke wereld en toch verbonden zijn met de allerhoogste sferen zonder daarom



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

te beweren dat hij in een hogere sfeer leeft. Hij zal eerder dan zeggen: ik ervaar in mijzelf een
gevoel van verbondenheid dat ik uit wil dragen.

Wat dat betreft, mag ik hopelijk alle aspirant esoterici en dergelijke hier ook nog een raad geven:
doe vooral gewoon. Iemand vult het al aan. Ik zal dat niet doen. Maar je moet niet proberen iets
bijzonders te zijn. Wanneer in het menselijke lichaam een cel bijzonder gaat doen, is de kans
groot, dat dit een woekerende cel wordt. Wat voor het lichaam dan niet aanvaardbaar is. Je hebt
een plaats, een functie, in dit kosmische lichaam van leven, in dit menselijke geheel, waartoe je
behoort. Aanvaard dit dan maar. Leef gewoon en functioneer, zoals je gevoelt, dat je
functioneren moet. Probeer alstublieft niet boven anderen te gaan staan.

Probeer ook je geestelijke en andere waardigheden niet naar buiten toe uit te dragen. Dergelijke
uiterlijkheden schaden eerder je mogelijkheid om in het geheel werkelijk iets te betekenen, dan
dat zij daartoe bijdragen. In mijn tijd traden ministers nog aan in kuitbroeken met een vreemd
geval op hunne hoofd. In deze poging hun ministeriéle waardigheid tot uitdrukking te brengen
zagen zij er in mijn ogen altijd maar erg belachelijk uit. Zeker, zij onderscheidden zich wel van
de menigte, maar ik vraag mij zelfs nu nog af, of dit nu werkelijk ergens nog ten gunste dan wel
voor hen en alleen eerder ten ongunste is geweest. Wij sieren ons ook graag met allerhande
afwijkende denkbeelden, om ons zo te onderscheiden van de massa. Ik meen dat ook dit niet
nodig is. Laten wij ons onderscheiden, zo al een onderscheiding noodzakelijk is, door ons besef
dat een betere integratie van allen mogelijk maakt.

Er zijn in deze dagen heel wat dingen waar u over na dient te denken en waarover u zich ook
een oordeel moet vormen. Het is niet voldoende alleen maar eenzijdig een bepaalde reeks leuzen
uit te braken. Het is niet voldoende alleen maar een kant te dienen en heilig te noemen. Het is
noodzakelijk te begrijpen in wat voor een wereld je feitelijk leeft. Er zullen in de nabije toekomst
heel wat gebeurtenissen zijn, waarbij u zich af zult vragen, hoe het eigenlijk zit. Vraag u dan
eens niet af, wat dit zoal betekent in de wereld en hoe het heeft kunnen gebeuren, maar vraag
u eerder af, wat dit betekent in de relatie tussen u en de wereld. Vraag je af: wat doet dit in mij,
hoe gevoel ik mij hierdoor beroerd, hoe ben ik hiermede ergens verbonden? Als U daarop een
antwoord vindt - want in vele gevallen meditatief mogelijk zal zijn - weet u ook, wat u moet zijn
en wat u kunt zijn in de wereld.

Alle mensen en alle functies hebben betekenis. De dief en de moordenaar zijn even belangrijk
in het geheel als een minister-president, een paus, of een staatshoofd van koninklijken bloede.
Wij hebben allen een functie in het geheel, u ook. De meditatie kan u helpen die functie te
beseffen en alzo juist te gaan functioneren, niet volgens een maatschappelijk concept, maar
volgens de kosmische regel die het geheel van uw wezen en niet alleen maar dit stoffelijke deel
in zijn samenhang met de totaliteit bepaalt. Ik meen hiermede voldoende over het onderwerp
te hebben gezegd. Indien u vragen, opmerkingen, commentaren hebt, zal ik daarop nu ingaan.

Vraag: Wat acht u de waarde van het democratisch en groepsgewijs mediteren?
Antwoord: Dit kan nuttig zijn, wanneer:
a. Er één persoon is, die meditatief en anderszins reeds ver is gekomen. Deze kan dan een
centrale positie innemen.
b. De groepsmeditatie moet niet als een afzonderlijke bereiking worden beschouwd, maar als
een leerproces, waardoor men de denkbeelden en uitstraling van de sterkste volgende, zich
bewust kan worden van de mogelijkheden die men voor zichzelf bezit.

Maar als werkelijke puntje bij paaltje komt, moet je het toch heus alleen en zelf doen. Dan moet
je jezelf vinden in de meditatie. Wat het eenvoudigst bereikt wordt, wanneer je niet beinvioed
wordt door de denkbeelden, en mogelijk ook de gedragingen van anderen. Zoals in menige
asram de meditatie gebaseerd wordt op de uitstraling van een goeroe, zo kan men dit in
gemeenschappelijke meditaties ook doen. Het gaat er dan om de gedachten van anderen te
leren kennen en zo los te komen van bepaalde te concreet opgezette concepten op zuiver
materiéle basis. Maar wanneer je eenmaal die vrijheid gevonden hebt, moet je zéIf verder gaan.

8



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Veel mensen die groepsmeditate bedrijven doen mij denken aan mensen, die zeggen: wij nemen
de tram, want dat is gemakkelijker. Om daarbij dan te vergeten, dat je wel eens te lang in die
tram kunt blijven zitten en dan verder moet lopen om je bestemming te bereiken dan wanneer
je onmiddellijk te voet je doel had willen bereiken. Maar zelfs wanneer men op tijd weet uit te
stappen, zo zal men altijd toch het laatste stukje zelf en alleen moeten lopen. Waarmede mijn
mening duidelijk schijnt te zijn.

Vraag: Heeft het zin je te verdiepen in de filosofie van een ander?
Antwoord: Alleen wanneer je je ook emotioneel daarbij betrokken gevoelt. Niet dus wanneer je
deze alleen maar redelijk probeert te volgen. Waar emotie een rol speelt krijg je bepaalde
sprongeffecten, schaduwwerkingen en nadrukken, waardoor je je gaat realiseren wat jezelf
denkt en bent. Op deze wijze kom je dan tot een relatiedefinitie die wel mogelijk ontstond op
basis van denkbeelden van een ander, maar die toch wel degelijk betrekking hebben op jouzelf
en de wereld, waarin je leeft. En dit is onder meer het doel van een meditatie.

Vraag: Hoe is meditatie bij u in de sfeer?

Antwoord: Bij ons is meditatie in de meeste gevallen een je tijdelijk afsluiten voor de eigen
wereld, gedreven door de behoefte een hogere werkelijkheid te kennen. Zo werp je als het ware
een soort anker uit naar een hogere sfeer, waardoor je tijdelijk aan de krachten daarvan deel
kunt hebben. Is dit contact ten einde, dan ben je opgeladen, heb je dus energie verzameld,
maar gelijktijdig je inzichten opnieuw gegroepeerd, waardoor je in je eigen wereld tot een andere
taakaanvaarding en eventueel ook taakvervulling kunt komen. Bij ons is meditatie dus ook een
proces van zelferkenning, waardoor een juistere afstemming op het hogere bereikt wordt en zo
een mate van realisaties ten aanzien van hogere krachten en wezensinhouden mogelijk wordt.

Vraag: Een je afsluiten van je wereld roept innerlijk een andere wereld op. Is dit dan een

verschuiving van landschappen of zo?
Antwoord: Neen. Het is erg moeilijk u duidelijk te maken, hoe het bij ons is. Als ik een niet
geheel juiste vergelijking mag gebruiken die de waarheid enigszins benadert: Wanneer wij gaan
mediteren, lopen wij uit een zaal met mensen of een straat vol mensen de eenzaamheid in - of
dit nu een kamer of een plek in de vrije natuur is, moogt uzelf stellen. Belangrijk is dus dat wij
ons alleen kunnen voelen en niet meer beroerd worden door handelingen en daden van anderen.
Onze eigen wereldvoorstelling blijft echter bestaan. Dit proces van verbreken van contact met
anderen is het, wat ik aanduid met je afsluiten voor je sfeer. U kent dergelijke verschillen
overigens zelf wel: Wanneer je met een bus vol touristen een zonsondergang ziet is de kans
groot dat het resultaat ontaard in een van je hela- hola. Wanneer je alleen staat in het landschap
kan diezelfde zonsondergang echter een wonderbaarlijke beleving worden. Tenminste, zo is het
voor mij. Dit verschil in beleving moet u dan zien als een verschil in de beleving van de eigen
sfeer, zowel als van de eigen mogelijkheden. Al het andere vloeit uiteindelijk daaruit dan weer
voort.

Reactie: Dat is het jammere, wanneer je in een museum kunst wilt bekijken en met vele

mensen dringen om je heen. Je kunt dan niet tot het wezen van de voorwerpen

doordringen.
Spreker: Tja. Vanuit uw standpunt kan dit juist zijn. Maar mag ik van mij uit dan ook een
opmerking maken, waarmede velen het niet eens zullen zijn? Voor mij zijn musea de
begraafplaatsen van de kunst, waar de diepere betekenis onder een zogenaamde artistieke
waarde wordt verhuld en de nationale vlag van kostbaarheid wordt gehesen boven de grafkist
van het idee van de kunstenaar. De drukte van tentoonstellingen wordt mijns inziens eerder
verklaard door de behoefte er ook bij geweest te zijn, te kunnen meepraten, dan door een
werkelijk besef van verwantschap met het getoonde. Wat overigens mijn eigen visie is en niets
hoeft te zeggen omtrent uw reacties en beweegredenen, maar ik zie het nu eenmaal zo.

Vraag: Kunt u nog iets nader zeggen over de waarde van de contemplatie?
Antwoord: De contemplatie geeft ons de mogelijkheid om tot een zeer scherpe afstemming van
het Ik te komen, daar één enkel beeld fungeert als brandpunt voor alle krachten en gedachten.

9



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Maar contemplatie heeft volgens mij alleen zin, wanneer het bijvoorbeeld gaat om het bereiken
van een contact met een bepaalde trap van bewustzijn, het verwerven van een bepaalde kracht,
of het tot stand brengen van een bepaalde krachtswerking. De contemplatie is volgens mij voor
zelfontdekking of het leren beseffen van mogelijke kosmische relaties over het algemeen minder
functioneel dan de meditatie. Zij is als het ware een specialistisch werken met bepaalde
onderdelen van het zijn, terwijl meditatie eerder een pogen is te werken met de totaliteit.

Vraag: Wat bedoelt u met trillingsgetal en hoe kun je dit bereiken?

Antwoord: Dit is een vergelijkende term. U kunt het zich voorstellen als de afstemming van een
kristal gestuurde trap in een radio. Dit kristal heeft dan een eigen frequentie, wat trillingsgetal
betekent en is zo bepalend voor al hetgeen de radio kan zenden of ontvangen. In het ego bestaat
een soortgelijke afgestemdheid, die eveneens de mogelijke reacties bepaalt. Vandaar dat wij in
vergelijkende zin hier trillingsgetal als aanduidende term gebruiken. Dit trillingsgetal kun je dan
verder onder meer gemanifesteerd zien in de wijze waarop je energie op kunt nemen en vanuit
jezelf kunt uitstralen. Het is in wezen een relatiebepaling met je wereld en is kenbaar in het
geheel van de zaken, waarop je wezen aanspreekt, de levensenergie die je bezit en de
uitwisselingsmogelijkheden, die vanuit dit deel van de persoonlijkheid bestaan ten aanzien van
de wereld, de kosmos, alle krachten en wezens, die rond je zijn. Hopelijk is dit duidelijk genoeg
gezegd. Ik hoop dat u de bedoeling aanvoelt. Exact weergeven is in vele gevallen onmogelijk of
te ingewikkeld. Vandaar dat wij dan vergelijkende termen gebruiken, waarbij de toehoorder wel
kan aanvoelen wat bedoeld wordt.

Vraag: Is contemplatie ook een aan niets denken?

Antwoord: Ik zou dit zeker geen contemplatie willen hoemen, maar zie een dergelijke toestand
eerder als inleiding voor een meditatieve periode. Wanneer je alleen maar voelt, dat je bestaat,
wordt de leegte onmiddellijk weer opgevuld en deze opvulling geschiedt dan altijd weer aan de
hand van enkele prikkels of herinneringen plus lange reeksen van associatieve processen. Ter
verduidelijking: contemplatie gaat altijd uit van gerichtheid op een enkel punt. Dit kan uw eigen
leven of uw eigen levenskracht ook zijn. Indien u zegt: je gewoon leegmaken tot je alleen nog
maar beseft, dat je bestaat, is er geen sprake van een werkelijke en doelbewuste concentratie
op dit punt of een dergelijk punt. Meditatie kent meer speculatieve elementen, die bij een
dergelijke houding aan kunnen sluiten. Het is of je zegt: ik wis mijn gedachten en bewustzijn
zover mogelijk uit en zie dan, wat er in die leegte voor schrift leesbaar wordt voor mij.

Vraag: Wat is het doel daarvan?

Antwoord: Dat kan ik nooit met zekerheid of algemeen stellen. Het ligt aan dat, wat je bent, wat
je nastreeft, wat je ziet als doel van bijvoorbeeld je leven. Ik kan evenmin algemeen stellen,
wat het doel is voor alle mensen in het leven. Zo ook hier: ik kan hoogstens zeggen, dat voor
mij of van mij uit gezien, een bepaald onderwerp of een bepaalde relatie waarschijnlijk dit of dat
zal betekenen voor vele mensen. Maar dat zal dan zeker niet gelden voor allen. In die zin kan ik
stellen, dat het doel van een zich leegmaken, een gedachteloos willen zijn, bij de meeste mensen
voort zal komen uit de behoefte eigen leven en problemen achter zich te laten. Slaagt men
hierin, dan komen inderdaad achterliggende en normalerwijze tot onbewustzijn onderdrukte
facetten van de persoonlijkheid wel naar voren toe. Maar of dit nu de bedoeling is van degene,
die dit bereikt, is dan weer de vraag. Vergeet niet, dat er mensen zijn, die menen: wanneer ik
mij helemaal leeg maak, zal God in mij spreken. Waarbij zij vergeten, dat, zo er een God is,
deze ongetwijfeld elk ogenblik in en door eenieder spreekt. Ook vergeten dergelijke mensen
dan, dat God niet tot je kan spreken op een voor jou begrijpelijke wijze, dan in de termen van
je eigen wezen, zodat je uiteindelijk zelfs in zijn boodschappen toch met jezelf wordt
geconfronteerd.

Dit waren dan uw vragen, waarbij mijns inziens wel enkele interessante punten werden
aangesneden. Ik hoop, dat ik uw verwachtingen niet te zeer beschaamd heb. Wanneer er over
esoterie en geestelijke zaken gesproken moet worden, hebben velen de neiging om nogal hoog
te vliegen.

10



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Maar wanneer ik te hoog zou willen vliegen, zou u ze na afloop waarschijnlijk zien vliegen. En
dat is de bedoeling niet. Daarom heb ik getracht reéel te blijven en u duidelijk te maken dat het
steeds beter is eenvoudig te beginnen daar waar je staat, dan te kijken naar hoogten die je niet
bereiken kunt en jezelf voor te houden: wanneer ik daar eenmaal ben aangekomen, zal ik eerst
werkelijk beginnen. Dat geldt zeker ook voor meditaties.

Ik dank u voor uw aandacht.

PINKSTEREN (esoterie)
Goedenavond, vrienden.

Ik moet over een wat geestelijk onderwerp spreken. Het is bijna Pinksteren, dus laat ik maar
daarover iets zeggen.

Reactie: Afschuwelijk (zachtjes)
Antwoord: Dat ligt er maar aan. Wanneer wij het pinksterfeest als buitenstaanders eens zouden
bezien, krijg je een heel ander beeld. Stel, dat u in die zaal binnen zou komen en al die
vlammetjes zou zien. Wat zou u denken? Hé, in deze zaal mag je zeker roken of zoiets? Waarmee
ik maar wil zeggen, dat het een heel mooi verhaal is, maar dat er heel wat zaken in voorkomen
die ik mij niet zo erg goed voor kan stellen. Dergelijke verhalen doen mij, vooral wanneer zij als
letterlijke werkelijkheid worden gepresenteerd, wat surrealistisch aan.

Pinksteren is zeker niet de enige keer dat wij met dergelijke zaken worden geconfronteerd. Neem
nu de doop in de Jordaan eens: Jezus wordt gedoopt en volgens sommigen vloog er op dat
ogenblik een duif boven Jezus. Vooral de kinderen krijgen die duif er bij cadeau. Maar wat doet
een normale duif? Die vliegt door en laat hoogstens iets vallen. Maar deze begint daar te praten
en het beest lijkt wel een megafoon bij zich te hebben, want de gehele menigte verstaat hem.
Vraag je, waarom dergelijke détails als vurige tongen en duiven erbij worden gehaald, dan krijg
je als antwoord dat dit de H. Geest is. Let wel: een groot deel van het pinksterverhaal kan ik mij
wel voorstellen, zelfs indien ik een buitenstaander zou zijn. Deze mensen zijn christenen,
christenen worden vervolgd, hun meester is kortgeleden nog gekruisigd. Ik kan mij dus best
voorstellen dat deze mensen zwaar in de puree zitten

Maar nu horen wij een heel verhaal, over wat er dan op onbegrijpelijke wijze met hen gebeurt.
Zij zitten in het donker, maar opeens waait er een sterke wind, er gaat hen allen een lichtje op,
en opeens beginnen zij in alle vreemde talen te spreken. Mooi en zeker sneller en beter dan
middels een Berlitzschool. Maar vergeet niet, ik ben vandaag een buitenstaander en wil wel eens
weten, waar het nu werkelijk om gaat. Indien het waar is, dat er toen een H. Geest was die de
mensen inspireerde, zo moet Hij, als deel van God, er ook nu nog zijn. Waarom was het dan
nodig om eerst in doodsangst bij elkaar te gaan zitten toen, en waarom zien wij, zelfs als de
mensen in doodsangst en in het duister bijeenzitten, dergelijke verschijnselen niet meer?

Als buitenstaander geloof ik niet in een apostolisch monopolie en beweer dus: Indien er een H.
Geest is - en ik ben geneigd dit te geloven - dan is Pinksteren iets, wat elke mens elke dag kan
overkomen. Pinksteren is dan volgens mij doodgewoon geen raad meer weten en daardoor alles
eens een keer overlaten aan een hogere kracht, waarin je gelooft. Ik stel mij voor, dat die
leerlingen innerlijk zover in de vernieling zaten, dat zij zelfs geen besef meer hadden om in
smeekbeden God te vertellen, wat hij voor hen moest doen. En daardoor stonden zij volgens mij
open voor ‘de werkelijkheid'.

Ik besef natuurlijk heel wel, dat een werkelijk pinkstergebeuren in deze dagen de mensen niet
meer past. Vroeger waren er profeten. God sprak door profeten en de apostelen, en wonderen
plenty: mensen die genezen worden en zo voort. Zelfs heiligen schijnen later dergelijke dingen
ook gedaan te hebben, maar tegenwoordig mag dat allemaal niet meer. Er zijn geen mensen
meer in de kerken die dit alles nog steeds en goed kunnen doen. Er is geen enkel seminarium,

11



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

waar je dergelijke dingen kunt leren. Dus kan dit in de kerken niet meer aanvaard worden in het
heden. Wanneer het toch gebeurt, is het duivels, heidens en demonisch. Ik stel, dat dit slechts
een bewijs te meer is voor het feit, dat de zogenaamde rechtgelovigen nog niet zo sterk in hun
geloof zijn, dat zij alles aan God over durven laten.

Want er gebeuren toch ook nu nog wonderen? Ook nu nog worden er mensen genezen, zelfs tot
grote ergernis van de medische stand. Want er zijn mensen die na geestelijke genezing jarenlang
gelukkig rondlopen, terwijl zij wetenschappelijk al lang dood hadden moeten zijn. Zoals er
mensen zijn die opeens allerhande dingen blijken te weten die zij niet geleerd hebben. Wat
natuurlijk dan ook een schandaal is: Die hebben niet eens hoeven te staken vanwege 1000
gulden collegegeld en nu weten zij die dingen toch ook.... Ik kan wel begrijpen dat de wereld
tegen dergelijke zaken is op het ogenblik, en die liever zou willen zien als mooie openbaringen
uit een verleden, waarop je je veilig kunt beroepen, omdat het toch nooit meer terug komt. Maar
aan de andere kant: wanneer je eens beziet, hoe de zaken er in de wereld op het ogenblik voor
staan blijkt, dat de hedendaagse wereld grotendeels aaneenhangt van vuil en ellende. Nu niet
meteen pessimistisch worden. Er zijn nog dieren, bomen, bloemen en de mensen kennen het
verhaal van de bijtjes en de bloemetjes ook nog steeds, dus er zijn nog voldoende zaken die
aangenaam zijn.

Maar toch hoor je steeds meer mensen zeggen: met deze problemen weet ik geen raad meer,
daar moet de overheid iets aan doen. Weet je wat je in een dergelijk geval moet doen? Geen
commissies van onderzoek instellen of zo, maar eenvoudig en eerlijk zeggen: “God, wij weten
het niet meer, doet U het nu maar”. Dan heb je een grote kans, dat je inspiratie krijgt, dat alles
toch weer goed gaat, gaat zoals het moet. Pinksteren is het mirakel van de mens die boven
zichzelf uitstijgt omdat hij zijn eigen willen en andere belemmeringen op zij weet te stellen en
eerlijk toegeeft dat hij niet meer weet wat juist en goed zou zijn. En wanneer je dat toegeeft en
niet doet of je het wel weet, heb je een kans dat je erachter komt, wat er aan de hand is en
beseft, wat je zelf zult moeten doen.

Ik wilde dat ik het pinkstergebeuren in de moderne tijd zou kunnen plaatsen. Want de mensen
die het alles alleen maar in het verleden zien, willen christelijk zijn, dan willen zij het christendom
weer in de politiek brengen om de wereld te bekeren en voor je het weet, zijn zij christelijk
hysterisch. Gaat het dan nog niet, dan gooien zij er wat sociale interesse bovenop, en hopen de
wereld binnenkort te regeren binnen een theocratie met sociale inslag. Natuurlijk, je moet eerlijk
blijven en eerlijk je problemen blijven bezien. Maar wanneer je toegeeft dat je zelf de juiste weg
niet meer weet, zou de pinksterwerking ook nu tot uiting kunnen komen, zelfs op een meer
praktische manier.

Ik kan mij voorstellen dat er in Amsterdam een aantal mensen zitten die mompelen: Die metro,
hoe moet dat nu. Geven zij de hoop op en blijven zij in angsten bijeen, dan is de kans groot dat
opeens weer het innerlijk weten en het gezonde verstand een rol gaan spelen. Dan zegt er
opeens iemand: Ik heb het. Bouw die tunnel onder het 1] maar af, en voor de rest graven wij
eenvoudig een goot voor de tram om door te rijden. En wanneer iemand in moeilijkheden zit en
zegt: God, ik weet werkelijk niet, welke raketten wij nu moeten nemen, beslist U maar, zo kan
ik mij voorstellen, dat er een antwoord komt: Waar heb je die rommel voor nodig? Tegen de
tijd, dat jullie daar mee zouden willen beginnen, heeft een ander hier de boel toch al
platgegooid.... Ik geloof, dat God veel nuchterder zal zijn dan de mensen. Ofschoon Hij in de
politiek natuurlijk in het nadeel zou zijn, want Hij is eerlijk

Ik geloof dat er een pinksterwerking mogelijk is in deze dagen, en voor eenieder, die zijn eigen
beperktheid toegeeft en niet probeert met de oude riemen nog wat verder te roeien. Ik kan mij
zelfs voorstellen dat een paus zegt: God, de gelovigen lopen steeds meer weg, ons priestertekort
wordt steeds groter. Ik weet het niet meer, ik zit hier te midden van de gerokte rompslomp.
Heer, wat moet ik beginnen? Ik kan mij voorstellen dat God zou antwoorden: Wel, als je nu
eerst eens zou beginnen als een gewoon mens te leven en te handelen, zou er nog veel in orde
kunnen komen. Per slot van rekening heeft mijn zoon het ook zo gedaan. Weet u trouwens het

12



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

meest zichtbare verschil tussen de paus en Jezus? Jezus reed Jeruzalem binnen op één ezel,
maar de paus wordt door 24 ezels de sint Pieter binnengedragen. Waarmee ik overigens niet wil
zeggen, dat de Paus slecht is maar wel wil aanduiden, dat er tussen de Meester en zijn
volgelingen toch wel een groot verschil bestaat. Wat overigens moppen zijn die al uit mijn tijd
stammen, dus een baard hebben zij wel. Maar ik kon even de verleiding niet weerstaan.

Maar om op mijn onderwerp terug te komen: Wanneer wij de H. Geest een kans zouden geven,
zouden wij daarmede hetzelfde doen, wat alle grote meesters en leraren hebben gedaan? Want
ook die hebben op een gegeven ogenblik gezegd: Ik weet het niet meer, God, laat uw wil nu
maar geschieden. En dan gebeurde er iets. Natuurlijk, zij hebben er zelf ook offers voor moeten
brengen. Zij hebben er veel voor over gehad, risico’s gelopen, zich niet afgevraagd, hoeveel het
waar maken van een goddelijke inspiratie hen wel zou kosten. Deze mensen hebben steeds weer
gezegd: Zo weet ik nu, wat mijn taak is en dus maak ik de zaak ook waar. Maar deze mensen
hebben voor de wereld toch heel wat problemen opgelost, vindt U niet? Door hen is er heel wat
veranderd in de wereld.

Er zijn zoveel dingen in de wereld, waarbij je je afvraagt, waarom dit juist zo is en niet anders.
Is u niet opgevallen, dat mensen die in een ander land zijn, waar zij geen weg weten en waarvan
zij de taal niet kennen, meestal onbeholpen lijken tot het ogenblik, dat zij emotioneel worden?
Maar wanneer het zover is, weten zij met handen en voeten ook heel wat duidelijk te vertellen.
Dat komt over. Maar staan wij allen, wanneer het er werkelijk opaan komt, ook niet in een
wereld die wij niet kennen? Allen worden wij geconfronteerd met invloeden, die wij niet verstaan,
met problemen, waarvoor wij geen oplossing weten. Maar wat doen wij dan gemeenlijk? Lopen
wij warm en proberen wij, onverschillig op welke wijze, een oplossing te vinden? Wel neen. Wij
doen net, of wij alles weten, het zo bedoeld hadden en gaan rustig voort met de oude
stommiteiten.

Dat is het verschil tussen ons en de leerlingen tijdens dat eerste pinksterfeest. Zij wisten het
ook niet meer, maar gaven dit ook eerlijk toe, riepen God aan en wachtten op zijn antwoord.
Dat was het heilige vuur en opeens wisten zij, wat zij moesten zeggen en doen. Wanneer dit op
aarde een keer kon gebeuren, waarom zou dit dan niet hogmaals en hogmaals gebeuren? Maar
neen. Wij hebben niet de moed, die die eerste leerlingen hadden, de moed toe te geven, dat wij
gefaald hebben. Wij roepen, dat God met ons is, dat Christus met ons is in de H. Eucharistie.
Maar zelfs indien dit laatste waar is, dan laten wij die arme Jezus alleen naar buiten op ritueel
verantwoorde momenten en de rest van de dag stoppen wij zijn stoffelijk kenbare aanwezigheid
netjes in de brandkast.

Indien men zegt, dat Jezus met ons is, dan is dit zeker niet alleen onder bepaalde voorwaarden,
in een bepaalde gezindte en een bepaald gebouw. Wanneer Hij er is, dan is Hij ook overal en is
Hij er altijd. Indien Jezus de God is, waarvan men ons steeds weer vertelt, zal Hij er altijd zijn,
wanneer wij hem nodig hebben. Dan zal Hij ons ook helpen, wanneer wij Hem de kans maar
geven. En wanneer de H. Geest nog iets anders is dan een duif, die zo nu en dan een religieuze
reclamevlucht uitvoert, maar werkelijk een deel vormt van God, dan is ook deze er altijd. Dan
zal ook Hij er voor ons zijn, wanneer wij maar luisteren en toegeven, waar wij zelf falen.

Ik meen, dat je niet zo erg moet terugdenken aan die oude tijd en je niet moet concentreren op
dat ouderwetse eerste pinksterfeest. Ik meen dan wij nu, hoe krankzinnig het mogelijk klinkt,
God weer een kans moeten geven. Ik weet dat het verwaand klinkt. Maar ik ben ervan overtuigd,
dat de krachten, die wij de krachten van het licht noemen of zo, desnoods God of H. Geest, elke
dag kunnen ontmoeten, ook wanneer het geen officieel pinksterfeest is. Er is volgens mij geen
ogenblik, waarop je om hulp zult roepen en geheel geen antwoord zult krijgen. Maar de meeste
mensen willen graag alleen het antwoord ontvangen, dat zijzelf wensen te horen en blijven doof
voor al het andere. Daarom zijn er zo weinig mensen die menen werkelijk antwoord te hebben
gekregen op hun beden. Zelfs degenen die menen van God een stukje waarheid te hebben
gekregen, bidden Hem niet om hen te helpen meer waarheid te vinden, maar om anderen te
doen erkennen, dat zij toch werkelijk de waarheid hebben.

13



© Orde der Verdraagzamen Stem van Gene Zijde (III)

Daarom is er geen pinksterfeest meer in deze dagen, waarin de geest hoe dan ook in de mensen
werkzaam is. Trouwens de mensen hebben geen tijd voor God. Zij knielen neer, bidden de Heer
om raad in hun probleem en voegen eraan toe: maar graag wel snel, want ik heb nog iets anders
te doen... En toch hebben diezelfde mensen vaak wel geduld om twee jaren op een
bouwvergunning te wachten. Dan lopen zij niet weg, daar hebben zij wel de tijd voor. Mogelijk
zeg ik het wat vreemd. Maar is het dan geen feit? De mensen willen alles hebben van Jezus en
Zijn leer. Maar zij nemen de tijd niet om alles ook werkelijk te beleven en waar te maken. En
wanneer zij niet verder kunnen, zullen zij God hiervan een verwijt maken en niet zeggen: Heer,
ik kan niet verder, help mij, ik wacht op Uw hulp. Ik meen, dat wij geduld moeten hebben ook
met God, die anders reageert, dan wij dit zouden willen hebben. Maar dat heeft een mens niet,
tenzij hij geheel radeloos is. Alleen wanneer een mens niet meer weet, wat en waarheen, is hij
bereid de hulp te nemen, die hem geboden wordt en zoals deze hem geboden wordt.

Volgens mij is ook nu een pinkstergebeuren mogelijk, maar alleen, wanneer de mensen hun
kleinheid tegenover God weer gaan beseffen, dus ook bereid zijn te wachten op de goddelijke
invloeden, die als antwoord mogen worden beschouwd. Over enkele dagen horen wij overal weer
spreken over het wonder, dat op Pinksteren gebeurd is. En alle mensen zeggen halleluja, dat is
gebeurd. En gaan naar buiten toe om met hun auto’s de moderne problemen te onderstrepen.
Waar hoor ik de mensen zeggen: Zo is het eens geweest. Laat ons daarom wachten en zien, wat
zich nu zal openbaren. Er zijn wel enkele mensen, die iets van deze oude kracht terugvinden,
maar zelfs dan roepen zij: "Dit is het enige recept om God te vinden”, en verliezen hun waarheid
in hun verkondiging.

Het wonder kan ook voor ons gebeuren. Maar dan zijn er in ons toch enkele dingen nodig: Het
gevoel, dat wij het zelf en alleen niet aan kunnen als mensen, zodat wij ons werkelijk en zonder
voorbehoud aan God durven overleveren en het vertrouwen, dat Gods wil altijd het enig
belangrijke is. Dan, maar ook alleen dan, zal elke dag Pinksteren kunnen zijn.

Ik dank u voor uw aandacht.

(Verkort)

T.U.A.

De vakantie begint dit jaar vroeger. Daardoor zal de laatste bijeenkomst voor de vakantie vallen
op vrijdag 13 juli. De eerste daaropvolgende bijeenkomst vindt plaats op vrijdag 17 augustus
1973

d.d. 7 juni 1973

14



